
1

Le fait de devenir chrétien n’efface pas tous 
les problèmes de la vie. Les chrétiens, aussi, at-
trapent des maladies et en meurent. Ils perdent 
leur emploi, ils font faillite. Ils ont des relations 
personnelles décevantes. Ils connaissent des 
problèmes familiaux. Mais le plus grand problème 
auquel le chrétien doit faire face n’est pas d’ordre 
médical, financier, ou familial. Son plus grand 
problème, c’est le péché.

Le chrétien a été sauvé. Il a reçu le pardon de 
ses péchés (Ac 2.38) quand il a cru en Jésus (Jn 8.24), 
s’est repenti de ses péchés (Lc 13.3), a confessé sa 
foi (1 Tm 6.12), et a été baptisé en Christ (Ga 3.27). 
À ce moment précis, il est né de nouveau, il a été 
ajouté à l’Église du Seigneur et il est sauvé.

Pourtant, le chrétien pèche toujours ! Son salut 
ne l’empêche pas de faire le mal. Le problème de 
son péché continue de le hanter. Il peut essayer 
de résoudre ce “problème du péché” de trois 
manières : (1) Il décide que, puisqu’il continue 
de pécher, il n’a jamais été vraiment sauvé. Soit 
il rentre dans le monde, soit il cherche le salut 
une deuxième fois en étant baptisé à nouveau. 
(2) Il peut décider que, puisqu’il est incapable de 
vivre sans pécher, autant renoncer à l’idée d’être 
chrétien. Il “laisse tomber”, se considérant comme 
trop faible, trop indigne pour être un enfant de 
Dieu. (3) Il peut décider que, puisqu’il va pécher 
de toute façon, autant rester un chrétien tout en 
pratiquant ouvertement le péché.

Aucune de ces solutions n’est la bonne. Mais, 
la Bible fournit une véritable solution. En 1 Jean 
2.1-2, l’apôtre Jean donne la solution au problème 
du péché. Il développe quatre points sur cette 
question. 

LA SOLUTION AU PROBLÈME 
DU PÉCHÉ (1 JEAN 1.5-2.2)

Une vie transformée 
permet de jouir d’une 
purification constante

LE CHRÉTIEN NE DEVRAIT PAS PÉCHER
Pour commencer, Jean dit :

Mes petits enfants, je vous écris ceci, afin que 
vous ne péchiez pas (1 Jn 2.1 ; cf. 2.15-16 ; Ga 
5.19-22 ; Rm 6.12-14).

Les lecteurs de Jean avaient besoin d’entendre 
cette parole. Parmi eux, certains avaient appa-
remment accepté les premières manifestations 
d’une hérésie appelée le gnosticisme. Toutes les 
différentes formes de cette hérésie avaient ceci en 
commun : elles disaient que la chair — et tout ce 
qui s’y associait — était mauvais, alors que l’esprit 
— et tout ce qui s’y associait — était bien.

La conclusion théologique, pour les gnos-
tiques, était que Jésus ne pouvait avoir été Dieu 
incarné. Puisque Dieu est esprit, il était trop pur 
pour habiter la chair mauvaise et pécheresse. Les 
gnostiques disaient donc que Jésus n’avait fait 
que vivre “en apparence” dans un corps physique 
(cf. 1 Jn 4.2-3).

Ce genre de croyance conduisit les gnostiques 
vers deux choix moraux mutuellement exclusifs : 
certains pensaient que, la chair étant mauvaise, le 
chrétien avait le devoir de la renier, et même de la 
mutiler. Ces personnes s’exposaient, par exemple, 
à des extrêmes de température, ou ils se privaient 
de nourriture, ou se meurtrissaient même avec des 
pierres aiguisées. À l’autre extrême se trouvaient 
ceux qui considéraient que, puisque la chair ne 
touche pas l’esprit qui l’habite, le chrétien était 
en droit de vivre comme il le désirait — dans 
l’ivresse, les excès de table, la fornication — sans 
que cela ne lui fasse aucun mal. Après tout, ce 
qui comptait était l’état de l’esprit, qui pouvait 



2

rester en bonnes relations avec Dieu malgré ce 
que faisait le corps.

Certains des lecteurs de Jean semblent avoir 
partagé ce dernier point de vue. C’est sans doute 
pourquoi il leur dit : 

Dieu est lumière, il n’y a pas en lui de ténèbres. 
Si nous disons que nous sommes en communion 
avec lui, et que nous marchions dans les ténè-
bres, nous mentons et nous ne pratiquons pas 
la vérité (1 Jn 1.5-6).

Ils disaient sans doute : “Nous sommes en 
communion avec Dieu, et notre immoralité n’y 
change rien, puisque notre esprit est pur.” On 
pourrait traduire ainsi la réponse de Jean : “Vous 
vivez un mensonge. Vous ne pouvez rester en 
communion avec Dieu aussi longtemps que vous 
vivez d’une manière contraire à sa nature et à sa 
Parole. Si vos actions ne sont pas pures, votre 
esprit ne l’est pas non plus.”

Nous avons peut-être besoin, nous aussi, 
de ce message. Nous ne devrions pas pécher ! 
On entend parfois un chrétien dire : “Je sais 
que je dis des grossièretés quand je suis irrité, 
mais je suis comme cela !” ; “Oui, je me mets en 
colère souvent, et même parfois j’en viens aux  
mains, mais vous savez comment sont les Ir-
landais roux !” Quand un chrétien commence à 
parler comme cela, il déclare, en somme, qu’il 
connaît son péché sans avoir aucune intention 
d’y mettre fin. Ces chrétiens doivent savoir que 
Dieu ne veut pas qu’ils pèchent !

1 Jean 1.5-6 nous donne aussi la raison pour 
cela : il ne convient pas à ceux qui sont en com-
munion avec Dieu, la lumière, de marcher dans 
les ténèbres, de pécher.

Nous pouvons comprendre le concept d’un 
comportement inapproprié. Imaginons le Prési-
dent de la France qui arrive en visite d’état dans 
un autre pays. Son avion s’arrête sur le tarmac 
et un spot éclaire la porte où le président doit 
sortir. On fait approcher la rampe de sortie et le 
fanfare joue la Marseillaise. La porte s’ouvre et le 
Président sort d’un bond. Il descend en glissant 
sur la balustrade, jusqu’en bas, où il fait deux 
roues avant de tomber gauchement aux pieds 
du chef d’état qui l’attend. Finalement, il se met 
debout et s’écrie : “Salut, les copains !”

En fait, nous ne pouvons imaginer ce genre 
de scène, parce que les présidents n’agissent 
pas ainsi. Un tel comportement ne sied pas à 
quelqu’un de cette importance.

Lorsqu’un bébé met son pouce dans la bouche 
pendant le culte, ou qu’il tient sa petite couver-
ture contre le nez, ou qu’il commence à gémir, 
nous nous disons que ce n’est rien. Après tout, ce 
comportement est normal pour un bébé. Mais si 
un homme de cinquante ans se comportait de la 
même manière, nous nous dirions que quelque 
chose ne va vraiment pas. Les hommes n’agissent 
pas ainsi. Ce qui convient à l’enfant ne convient 
pas à l’adulte.

Jean dit quelque chose de ce genre dans ce 
passage : il ne convient pas à des chrétiens de 
pécher, parce que ce comportement ne sied pas 
à quelqu’un qui est en communion avec Dieu. 
Si vous cherchez ce que vous direz à ceux qui 
se demandent pourquoi vous ne vous joignez 
pas à eux, dites-leur cela : cela ne convient pas 
au chrétien. Le péché n’est pas pour lui un com-
portement normal.

MAIS, LE CHRÉTIEN PÈCHE 
QUAND MÊME

Jean met les choses en contexte : “Je vous écris 
ceci, afin que vous ne péchiez pas. Et si quelqu’un 
a péché (...)”. Il existait donc une réelle possibilité 
que le chrétien pèche. Et même une certitude qu’il 
ne fallait pas nier. D’où ce langage très fort :

	 Si nous disons que nous n’avons pas de péché, 
nous nous séduisons nous-mêmes, et la vérité 
n’est pas en nous. (...) Si nous disons que nous 
n’avons pas péché, nous le faisons menteur, et 
sa parole n’est pas en nous (1 Jn 1.8, 10).

Il est évident que le chrétien peut pécher, qu’il 
pèche effectivement. La différence entre un chré-
tien et un non-chrétien n’est pas que le premier 
n’est pas un pécheur. La différence se situe dans 
le fait que le chrétien est un pécheur sauvé, alors 
que le non-chrétien est un pécheur, point !

Le seul fait de savoir que l’on peut être péch-
eur et rester chrétien constitue un encouragement 
pour beaucoup de disciples de Christ. Si on leur 
signale à l’avance que les chrétiens pèchent, ils 
désespéreront moins lorsqu’ils cèdent au péché. 
Et vous ? Cela vous arrive-t-il de pécher ? Cela 
arrive à tous les autres chrétiens également ! 
N’abandonnez pas à cause de cela. Le péché ne 
conduit pas automatiquement à la condamnation, 
mais si vous abandonnez, vous serez perdu.

Cependant, reconnaître que nous péchons, 
cela présente un problème. N’y a-t-il pas une con-
tradiction dans le fait de dire que nous ne devri-



3

ons pas pécher, mais que nous le faisons quand  
même ? Combien de péchés nous sont “permis” 
avant de perdre notre salut éternel ? Jean nous aide 
à répondre à cette question dans deux autres pas-
sages, assez difficiles à comprendre d’ailleurs. 

Quiconque demeure en lui ne pèche pas ; 
quiconque pèche ne l’a pas vu et ne l’a pas connu. 
Petits enfants, que personne ne vous séduise. 
Celui qui pratique la justice est juste, comme 
lui (le Seigneur) est juste. Celui qui commet le 
péché est du diable, car le diable pèche dès le 
commencement. Le Fils de Dieu est apparu, afin 
de détruire les œuvres du diable. Quiconque est 
né de Dieu ne commet pas le péché, parce que 
la semence de Dieu demeure en lui, et il ne peut 
pécher, puisqu’il est né de Dieu (1 Jn 3.6-9).

	 Nous savons que quiconque est né de Dieu 
ne pèche pas ; mais Celui qui est engendré de 
Dieu le garde, et le Malin ne le touche pas (1 Jn 
5.18). 

Jean dit-il qu’il est absolument impossible que 
le chrétien pèche ? Certainement pas, puisque ce 
serait contredire ce qu’il a déjà enseigné en 1 Jean  
5.8, 10 et 2.1. Que signifient donc ces passages ?

La réponse à la question se trouve dans le temps 
des verbes en grec : ils sont au temps présent, 
comportant donc l’idée d’une action continue. On 
pourrait les traduire par “continue de pécher”. 
Voici donc ce que Jean dit littéralement : 

Quiconque demeure en lui ne demeure •	
pas dans le péché.
Celui qui continue de commettre le péché •	
est du diable.
Quiconque est né de Dieu ne continue pas •	
de commettre le péché.
Il ne peut continuer de pécher, puisqu’il •	
est né de Dieu.
Quiconque est né de Dieu ne continue pas •	
dans le péché.

Jean nous dit qu’il arrive aux chrétiens de 
pécher, mais qu’ils ne pratiquent pas le péché, ils 
ne pèchent pas habituellement. Le péché n’est ni la 
première caractéristique, ni le principe majeur, 
ni la première tendance de leur vie. Jean décrit  
le chrétien comme quelqu’un qui essaie de ne  
pas pécher, mais qui parfois cède à la séduction 
du péché. Il marche normalement, habituelle- 
ment dans la voie de Dieu, mais parfois il trébuche 
et tombe. Le but de sa vie, c’est la justice et la  
sainteté ; pourtant, il succombe quelquefois au mal.

Pensons par exemple à un athlète ou à une 

équipe qui gagne. Un bon golfeur ne tape pas 
toujours bien dans la balle, il ne fait pas toujours 
un “par” (encore moins un “trou d’un coup”). 
Mais, il joue mieux que la plupart et gagne plus 
que sa part de trophées. Le meilleur tennisman 
au monde ne gagne pas tous ses sets et même pas 
tous ses matchs. Mais il en gagne assez pour que 
l’on s’attende à voir du bon tennis lorsqu’il entre 
sur le court. Le meilleur équipe de foot ne marque 
pas un but chaque fois qu’elle se trouve devant le 
filet de l’adversaire. Mais elle le fait assez souvent 
pour gagner ses matchs et fidéliser ses fans.

Il en est de même avec le chrétien. Il ne 
gagne pas toujours sur le péché, mais il gagne 
plus qu’il ne perd. Il n’en fait pas une habitude. 
La tendance, la direction de sa vie est celle de la 
justice, et non du mal. 

DIEU FOURNIT UN REMÈDE
Jean dit : 

Si quelqu’un a péché, nous avons un avocat 
auprès du Père, Jésus-Christ le juste.	 Il est lui-
même victime expiatoire pour nos péchés, non 
seulement pour les nôtres, mais aussi pour ceux 
du monde entier (1 Jn 2.1-2).

Après la mauvaise nouvelle, la bonne : Dieu 
pourvoit à notre pardon lorsque nous cédons 
au péché. Ce message nous déclare que, même 
si nous sommes pécheurs, nous pouvons être 
pardonnés, nous pouvons aller au ciel.

Le moyen de ce pardon est tout simplement 
Jésus-Christ. Il est notre avocat, celui qui plaide 
notre cause devant le Père. Il est “lui-même vic-
time expiatoire pour nos péchés”, il est, par son 
sang (1 Jn 1.7), “le moyen par lequel le péché est 
couvert et pardonné1”.

Notre espérance de pardon et de salut éter-
nel ne repose donc pas sur notre bonté innée, 
ni sur nos bonnes œuvres, ni surtout sur notre 
vie chrétienne parfaite. Elle repose sur la grâce 
de Dieu et le sang de Christ. Nous sommes 
pardonnés, non à cause de ce que nous avons 
fait pour Dieu, mais à cause de ce qu’il a fait 
pour nous.

CE REMÈDE COMPORTE 
UNE CONDITION

Pour recevoir le remède que Dieu fournit 

1 W. E. Vine, An Expository Dictionary of New Testament 
Words, vol. 3 (Old Tappan, N. J. : Fleming H. Revell, 1966 
reprint), 224.



4

pour leur péché, les chrétiens ont quelque chose 
à faire.

Cette condition ne devrait pas nous surpren-
dre. Nous avons été sauvés par la grâce, mais 
seulement lorsque nous avons accepté cette grâce 
selon les conditions imposées par Dieu : croire, 
nous repentir, confesser Jésus, être baptisés. Il est 
donc raisonnable que Dieu pose une condition à 
la continuité de notre salut par grâce en Jésus. 

Qu’exige-t-il pour que nous restions sauvés ? 
Après avoir cherché trois ou quatre points sous cette 
rubrique, j’ai enfin vu que Dieu n’exige qu’une seule 
chose : marcher dans la lumière (cf. 1 Jn 1.7). 

Quelqu’un objectera : “Et le repentir ! N’est-ce 
pas nécessaire ?” Bien entendu, le chrétien doit 
se repentir de ses péchés. Mais, s’il marche déjà 
dans la lumière il se repentira constamment. Encore, 
dans ce contexte, Jean dit : 

Si nous confessons nos péchés, il est fidèle et 
juste pour nous pardonner nos péchés et nous 
purifier de toute injustice (1 Jn 1.9). 

Mais, le chrétien qui marche dans la lumière confessera 
toujours ses péchés à ceux qui en sont concernés. “Et 
la prière ? Un chrétien ne doit-il pas prier pour 
demander pardon ?” Certainement (Ac 8.22). 
Mais, le chrétien qui marche dans la lumière priera 
constamment pour demander pardon. Le fait de 
“marcher dans la lumière” doit donc comprendre 
le repentir, la confession du péché, la prière pour 
demander pardon. Ainsi, il n’y a pas plusieurs 
choses à faire pour recevoir le pardon en tant que 
chrétien, mais une seule.

Que signifie donc “marcher dans la  
lumière” ? Cela ne signifie pas vivre sans péché. 
Si tel était le cas, Jean serait en train de dire que le 
sang de Jésus ne nous purifie que si nous restons 
sans péché ; mais, dans ce cas, nous n’aurions 
même pas besoin de ce sang ! Il me semble que 
le meilleur équivalent de cette expression serait 
“faire tous ses efforts pour vivre selon la lumière 
de la Parole de Dieu”.

Voici donc la clé : marcher dans la lumière 
exige tous nos efforts. Même s’il pèche parfois, 
le chrétien fait toujours de son mieux, dans ses 
circonstances, pour faire la volonté de Dieu. S’il 
trébuche, il avance tout de même vers son but, 
ce qui fait que Dieu le considère comme une 
personne qui marche dans sa lumière.

Lorsque nous marchons de cette manière, nous 
dit la promesse bénie, “le sang de Jésus son Fils 
nous purifie de tout péché” (1 Jn 1.7). Ici, encore, 
le temps présent est utilisé, indiquant une action 
continue. Nous pourrions traduire ainsi : 

Si nous continuons de marcher dans la lumière, 
comme il est lui-même dans la lumière, nous 
sommes continuellement en communion les 
uns avec les autres, et le sang de Jésus son Fils 
continue de nous purifier de tout péché.

Nous qui marchons dans la lumière du 
Seigneur avançons, en quelque sorte, sous une 
pluie du sang purificateur du Christ. Dès que le 
péché est commis, le sang nous purifie et Dieu 
nous pardonne !

Cela signifie que, si j’essaie de toutes mes 
forces de faire la volonté de Dieu, je n’ai pas à 
m’inquiéter en me disant que, si j’ai une mauvaise 
pensée et que je meurs d’une crise cardiaque im-
médiatement après, sans avoir le temps de prier, 
j’irai en enfer. Non, je peux me réjouir constam-
ment, sachant que, parce que j’essaie d’obéir à 
Jésus, il me pardonne continuellement : je peux 
être sûr d’aller au ciel !

CONCLUSION
Il reste une question à poser : Marchez-vous 

dans la lumière ? Faites-vous tous vos efforts 
pour accomplir la volonté de Dieu ? 

Si je vous connaissais bien, je pense que je 
pourrais en juger. Du moins, il me semble que, 
lorsqu’un chrétien ne s’intéresse pas à la Bible ou 
à la prière, quand il n’est pas assidu aux réunions 
d’adoration, mais qu’il participe plutôt aux ac-
tivités du monde, il ne fait pas tous ses efforts 
pour vivre en Dieu. Mais mon jugement pourrait 
être erroné dans votre cas.

D’un autre côté, même si je ne sais pas si vous 
marchez dans la lumière, vous le savez, vous. 
Vous savez si la Parole de Dieu est votre guide 
précieux. Vous pouvez tromper les autres, mais 
pas vous-même.

Quelqu’un d’autre sait tout à votre sujet. 
Même si vous arrivez à trompez les autres et 
même, éventuellement, vous-même, vous ne 
pouvez tromper Dieu. Il sait ce qu’il attend de 
vous, il connaît votre cœur et vos intentions. Voici 
donc la question la plus importante : que sait-il 
de vous ? Comment vous voit-il ? 

Auteur: Coy Roper 
© VERITE POUR AUJOURD’HUI, 1988, 2010 

Tous Droitas Réservés


