
Z 2:5–11
O texto bíblico desta lição contém um dos 

maiores desafios do Novo Testamento—e uma 
das mais importantes seções doutrinárias. O de-
safio é termos a atitude de Jesus: “Tende em vós 
o mesmo sentimento que houve também em Cris-
to Jesus” (Filipenses 2:5). “Tende... sentimento” é 
a tradução de froneite, que significa “pensar” ou 
“formar ou sustentar uma opinião”1. A NVI optou 
pela tradução: “Seja a atitude de vocês a mesma 
de Cristo Jesus”. Outra versão sugerida por Wey-
mouth seria: “Que haja em vocês a disposição que 
houve em Cristo Jesus”.

Paulo rogara aos filipenses que fossem unidos 
(2:1, 2). Ele enfatizara que uma das chaves para 
haver unidade era não pensar em si mesmo, mas 
nos outros (vv. 3, 4).

Paulo considerava inapropriado para o corpo 
de Cristo olhos egoístas, mente presunçosa, ou-
vidos sedentos de elogios, boca muda, coração 
com pouco espaço para os outros, e mãos que só 
servem o próprio ego.2

Para ajudar seus leitores a compreenderem o 
que a verdadeira abnegação exigia, Paulo apon-
tou para o exemplo definitivo: Jesus (vv. 5–8). 
Era como se dissesse: “Se vocês tiverem a dis-

1 William F. Arndt e F. Wilbur Gingrich, A Greek-English 
Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Litera-
ture. Chicago: University of Chicago Press, 1957, p. 874.

2 Fred B. Craddock, Philippians, Interpretations series. 
Atlanta: John Knox Press, 1985, p. 38.

posição de coração do Senhor, serão unidos; des-
frutarão paz e harmonia”. O desafio lançado aos 
filipenses também é lançado a nós: precisamos 
ter a atitude mental que Cristo possuía. Alguns 
de nós temos dificuldade para seguir os passos 
de Jesus (veja 1 Pedro 2:21) porque não temos a 
mente de Jesus.

O grande desafio do versículo 5 é acompanha-
do de uma lindíssima mensagem registrada nos 
versículos 6 a 11. Esse trecho compõe uma das de-
clarações mais significativas a respeito de Jesus. 
Gerald Hawthorne chamou essa passagem de “a 
seção mais importante da carta” aos filipenses, e 
declarou que ela constitui “uma pérola cristológi-
ca sem par no [Novo Testamento]”3.

Muitos acreditam que Filipenses 2:6–11 é um 
hino da igreja primitiva, intitulando-o de “o hino 
de Cristo”. A passagem se divide naturalmente 
em duas partes: a humilhação de Cristo (vv. 6–8) 
e a exaltação de Cristo (vv. 9–11). A primeira se-
ção ilustra o que significa ter a atitude de Cristo; 
a segunda sugere por que é importante ter essa 
atitude.

Convém um alerta: esta não é só a passagem 
mais importante de Filipenses, mas também é 
a mais controversa. Certo escritor observou: “A 
diversidade de opinião predominante entre os 
intérpretes em relação ao significado dessa pas-
sagem é suficiente para desesperar qualquer es-

3 Gerald F. Hawthorne, Word Biblical Commentary, vol. 43, 
Philippians, ed. David A. Hubbard e Glenn W. Barker. Waco, 
Tex.: Word Books, 1983, pp. 76, 79.

FILIPENSES

“Tenham  a 
atitude  de  Cristo”

“Tende em vós o mesmo sentimento que  
houve também em Cristo Jesus.”

1



tudante e acometê-lo de paralisia intelectual”4. Os 
comentaristas não são unânimes quanto ao sig-
nificado das palavras gregas traduzidas por “for-
ma”, “julgou como usurpação”, “esvaziou-se” e 
outras. Embora haja controvérsia quanto ao signi-
ficado das palavras, há pouca controvérsia quanto 
à mensagem do texto: Jesus nos amou tanto que Se 
dispôs a deixar o céu para vir à terra para morrer 
por nós!

No decorrer deste estudo, tentaremos ao má-
ximo ser inteligíveis e não-controversos. Contudo, 
teremos que analisar o texto grego mais cuidado-
samente do que o normal—e isso exigirá de você 
reflexões mais profundas. Caso, você não seja um 
simpatizante deste tipo de exercício intelectual, 
poderá pular para a próxima lição—embora o 
nosso desejo não seja esse. Se optar por isso, per-
derá um dos ensinos mais importantes da Bíblia 
sobre Jesus Cristo.

A ATITUDE DE CRISTO REVELADA 
(2:6–8)

Abnegação e Autoesvaziamento
“O hino de Cristo” começa com a pré-exis-

tência de Jesus no céu: “Pois ele, subsistindo em 
forma de Deus” (v. 6a). Ou seja, Jesus existia no 
céu com Deus antes de vir à terra. Outras passa-
gens relacionadas a Sua pré-existência são: João 
1:1, 2; 17:5; 2 Coríntios 8:9; Colossenses 1:15–17; 
Hebreus 1:2, 3a. Duas palavras gregas para “for-
ma” são usadas aqui: morfe (vv. 6, 7) e schema (“fi-
gura”; v. 8d). Os gregos costumavam usar essas 
palavras como sinônimas, mas aqui elas são con-
trastadas. No contexto, morfe refere-se à natureza 
essencial de uma pessoa ou coisa que não muda, 
enquanto schema refere-se à aparência externa que 
pode mudar e de fato muda5. Richard Gaffin es-
creveu que “a forma de Deus” refere-se à “soma 
das qualidades que fazem com que Deus seja... 
Deus”6. Algumas traduções usam “a natureza de 
Deus” ou “natureza divina” ou algo semelhante 
(NTLH, Phillips). Paulo ainda afirmou que Je-
sus possuía a qualidade de “ser igual a Deus”  

4 A. B. Bruce, The Humiliation of Christ. Edimburgo: T. & 
T. Clark, 1900, p. 11.

5 Uma das obras indicadas para o estudo dessas palavras 
é William Hendriksen, Comentário do Novo Testamento—Efé-
sios e Filipenses. São Paulo: Editora Cultura Cristã, s.d., s.p.

6 Richard Gaffin, Jr., Notas sobre Filipenses, Bíblia de Es-
tudo NVI, ed. Kenneth Barker. São Paulo: Editora Vida, 2003, 
pp. 2033–34.

(v. 6b). A linguagem do versículo 6 é a maneira 
do apóstolo afirmar que Jesus era verdadeira-
mente Deus!

Analisemos o que significa existir “na forma 
de Deus”, ser igual a Deus no céu. Vamos tentar 
imaginar a honra conferida a Cristo, a adoração 
que Ele recebia e as maravilhas que Ele desfruta-
va. Na oração de Jesus ao Seu Pai em João 17, Ele 
Se referiu à “glória que eu tive junto de ti, antes 
que houvesse mundo” (v. 5). Jamais compreende-
remos do que Jesus teve que abrir mão.

Embora Cristo tenha desfrutado das bênçãos 
de estar “na forma de Deus”, Ele “não julgou 
como usurpação o ser igual a Deus”. Ou, como 
diz a NVI: “embora sendo Deus, não conside-
rou que o ser igual a Deus era algo a que devia 
apegar-se”. Na língua original, “algo a que de-
via apegar-se” é a forma nominal do grego har-
pagmon. Deriva do verbo harpazo, que significa 
“pegar...; tomar à força, tirar”7. Harpagmon pode 
se referir a “algo tirado à força”8. Acreditamos 
que o significado desta passagem é que Jesus 
não “se agarrou fortemente” à Sua posição de 
honra celestial. Segundo J. B. Lightfoot, “esta é a 
interpretação mais comum e universal dos pais 
gregos, que conheciam o sentido mais vívido 
dos requisitos da língua”9.

Pode-se usar a ilustração de um osso dado a 
um cão faminto. O cão agarrará o osso com toda 
a força. Se tentarmos tirar o osso dele, por mais 
que o puxarmos, ele não irá soltá-lo. Por quê? 
Porque ele tem medo de perder o osso! Jesus não 
era assim. Em vez de “agarrar-Se” à Sua posição 
celestial, Cristo Se dispôs a “soltá-la” para vir à 
terra morrer por nós. Uma variação dessa ideia 
tem ganho popularidade: Jesus “não conside-
rou que o ser igual a Deus era algo a que devia 
apegar-se para tirar vantagem para Si”. Quando 
lemos sobre a abnegação do Senhor, precisamos 
fazer uma aplicação pessoal. Pergunte-se a si 
mesmo: “Tem alguma coisa a que eu estou me 
agarrando, segurando fortemente, que eu pre-
ciso soltar para servir melhor a Deus e ao meu 
próximo?”

“Antes”, em vez de apegar-se à Sua posição 

7 The Analytical Greek Lexicon. Londres: Samuel Bagster & 
Sons, Ltd., 1971, p. 52.

8 Ibid.
9 J. B. Lightfoot, The Epistle of St. Paul III: The First Roman 

Captivity I: Epistle to the Philippians. Londres: MacMillan and 
Co., 1913, pp. 134–35.

2



celestial, Jesus “a si mesmo se esvaziou, assumin-
do a forma de servo, tornando-se em semelhan-
ça de homens” (v. 7). A expressão “a si mesmo 
se esvaziou” tem fascinado muitos eruditos. Há 
controvérsias em relação à pergunta: “Do que Ele 
Se esvaziou?” A palavra grega para “vazio” (ke-
nos) deu origem à chamada teoria “quenótica” 
da encarnação, segundo a qual, quando Jesus 
veio à terra, Ele “esvaziou-Se” de Sua divindade 
básica (todas ou a maioria de Suas qualidades 
divinas). Essa corrente de pensadores insere nas 
palavras “esvaziou-se” algo que não estava ali e 
contradiz outras passagens inequívocas que en-
sinam que Jesus, enquanto esteve na terra, ainda 
era Deus.

João declarou que Deus “se fez carne e habi-
tou entre nós” (João 1:1, 14). O anjo disse a José 
que Jesus seria chamado “pelo nome de Emanuel 
(que quer dizer: Deus conosco)” (Mateus 1:23). 
Tomé chamou Cristo de “Senhor meu e Deus 
meu!” (João 20:28). A doutrina da encarnação de-
clara que Jesus era completamente homem, mas 
também era completamente Deus. Quando veio à 
terra, Jesus não abdicou de algo (divindade) tan-
to quanto assumiu algo (humanidade). Paul Rees 
usou esta ilustração:

Muitos anos atrás, quando o Duque de Windsor 
era o Príncipe de Gales, certo dia, ele saiu do Pa-
lácio de Buckingham, foi para a zona oeste, até 
uma mina de carvão. Ali ele vestiu o capacete de 
um mineiro, e desceu pelos túneis sombrios para 
ver, com seus próprios olhos, como eram as con-
dições em que os homens trabalhavam naquele 
ramo tão perigoso e difícil da indústria britânica. 
Sendo membro da família real, ele não deixou de 
ser, dentro da mina, o príncipe que ele era no 
palácio em Londres. Todavia, embora sua condi-
ção de ser igual à realeza não tivesse mudado, a 
experiência nõa era nada igual. Ele consentiu em 
experimentar algo que jamais experimentou em 
meio à elegância e privilégios do palácio.10

Retomemos a questão: “Do que Jesus teria 
Se esvaziado?” As especulações são inúmeras. 
Alguns afirmam que Ele Se esvaziou de Sua “re-
putação” celestial. J. B. Lightfoot escreveu que 
Ele Se despiu das “glórias, das prerrogativas da 
Divindade”11. Visto que a passagem não especifi-
ca as qualidades de tudo o que Jesus despiu, há 
pouco espaço para especulações. É certamente 

10 Paul Rees, The Epistle to the Colossians, Philippians and Phi-
lemon. Grand Rapids, Mich.: Baker Book House, 1964, p. 44.

11 Lightfoot, p. 45.

melhor considerar a última parte do versículo 7 
como explicação para a primeira parte: “A si mes-
mo se esvaziou”. Como? “Assumindo a forma de 
servo, tornando-se em semelhança de homens.”

Serviço e Compaixão
“Servo” no versículo 7 é a tradução de doulos, 

a palavra grega para escravo. O termo traduzi-
do por “forma” nesse versículo é o mesmo que o 
usado no versículo 6. No céu, Jesus possuía todas 
as qualidades de Deus; na terra, Ele assumiu to-
das as qualidades de um servo, um escravo. Jesus 
de fato não nasceu dentro da classe de escravos 
daquela época, mas Ele Se fez escravo no senti-
do de depender totalmente de Deus e obedecer 
perfeitamente a Ele. Por conta disso, Cristo tam-
bém foi um escravo das necessidades dos seres 
humanos—especialmente a necessidade de salva-
ção. Muitas passagens falam da servidão de Jesus 
(veja Mateus 20:28; Marcos 10:45; Lucas 22:27); 
uma ilustração excelente de Jesus como um servo 
é quando Ele lavou os pés dos discípulos (João 
13:5). O contraste é vívido: Jesus partiu de ser 
igual a Deus (a posição máxima imaginável) para 
ser um escravo (a posição mais inferior imaginá-
vel). Isto nos faz recordar as palavras de Paulo 
em 2 Coríntios 8:9: “...sendo rico, se fez pobre por 
amor de vós”.

A viagem de Cristo para baixo começou quan-
do Ele Se “tornou em semelhança de homens” 
(Filipenses 2:7b). Antes do fim do primeiro sécu-
lo, alguns tentaram usar a palavra “semelhança” 
para ensinar que Jesus era “semelhante” a ho-
mens, não sendo de fato um homem—em outras 
palavras, que Ele jamais foi realmente humano. 
João estava combatendo esse tipo de pensamen-
to errado quando disse que Jesus “se fez carne” 
(João 1:14; grifo meu) e quando escreveu: “...
todo espírito que confessa que Jesus Cristo veio 
em carne é de Deus” (1 João 4:2; grifo meu). Mui-
tas passagens ressaltam que a humanidade de 
Jesus não era ilusória, mas real. Por exemplo, o 
escritor da carta aos hebreus disse que “convi-
nha que, em todas as coisas, [Jesus] se tornasse se-
melhante aos irmãos” (Hebreus 2:17; grifo meu). 
“Se tornasse semelhante” é a tradução da mesma 
raiz grega que aparece em Filipenses 2:7 na pala-
vra “semelhança”.

Não sabemos ao certo por que Paulo usou 
a palavra “semelhança” em 2:7. Na opinião de 
alguns, a ênfase é que, por um lado, Jesus era 

3



“semelhante” a outros homens porque Ele era 
completamente humano, mas, por outro lado, Ele 
era “diferente” deles porque também era com-
pletamente Deus. Vejamos uma explicação mais 
simples: a palavra traduzida por “tornar-se” no 
versículo 7 (gr.: ginomai) pode significar “nascer”12. 
Uma possível tradução seria “nascendo em seme-
lhança de homens”. A expressão “tornando-se em 
semelhança de homens” provavelmente se refere 
à entrada de Jesus neste mundo: Ele nasceu como 
todos os seres humanos nascem.

Não é a falta de semelhança de Jesus com o 
homem que é enfatizada no versículo 7, mas a 
Sua semelhança. Cristo poderia ter vindo “na se-
melhança” de um anjo, e os homens teriam se ma-
ravilhado. Ele poderia ter vindo “na semelhança” 
de Deus, e os homens O teriam adorado. Mas, 
para cumprir a sua missão, Ele veio “em seme-
lhança de homens” (veja Romanos 8:3). Tornan-
do-se como nós, Ele pôde Se compadecer de nós e 
nos socorrer (veja Hebreus 2:17, 18; 4:15, 16). E, o 
mais importante, Ele pôde morrer por nós (1 Co-
ríntios 15:3).

Por que Jesus teve que se tornar carne antes 
de morrer em nosso lugar? Certo escritor sugeriu 
a ilustração de um homem que tem que descer à 
lama para retirar alguém de lá, ou de um homem 
que tem que entrar na água para salvar alguém 
que está se afogando13—mas qualquer ilustração 
que utizemos será inadequada. Jamais poderemos 
entender completamente por que foi necessário Je-
sus vir “em semelhança de homens”; mas é isso o 
que a Bíblia ensina, e aceitamos isso pela fé.

A identificação de Cristo com a humanidade 
continua no fim do versículo 8: “e, reconhecido 
em figura humana...” A palavra grega traduzida 
por “figura” (schema) é a segunda palavra usada 
no texto equivalente a “forma”. Como já obser-
vamos, o termo se refere à “aparência externa, 
que pode e de se fato se altera”. A natureza (mor-
fe) essencial de Jesus nunca muda, mas à medi-
da que Ele cresceu da infância até a maturidade, 
Sua aparência (schema) mudou. Recordemos a 
vida e ministério de Cristo, quando Ele andou 
entre os homens como um Homem—conhecen-
do a dor e o sofrimento de ser um humano (veja 
Isaías 53:3).

12 Arndt e Gingrich, p. 157.
13 Manford George Gutzke, Plain Talk on Philippians. 

Grand Rapids, Mich.: Lamplighter Books, Zondervan Pub-
lishing House, 1973, p. 89.

Façamos uma pausa para refletir mais uma 
vez nas coisas das quais Jesus abriu mão ao vir 
à terra. Tentemos traçar os seguintes paralelos: o 
que significaria para um atleta mundial perder o 
uso de suas pernas? O que significaria para um 
artista perder o uso de seus olhos? O que signi-
ficaria para qualquer um de nós tornar-se um te-
traplégico, incapaz de usar os braços e as pernas? 
Mesmo diante de tais comparações, reconhece-
mos que qualquer uma delas é lamentavelmente 
inadequada. Não podemos entender o que sig-
nificaria desfrutar as glórias do céu e depois, de 
repente, achar-se encapsulado na fraca e corruptí-
vel carne humana. Temos mesmo que agradecer a 
Deus por Ele ter tido a disposição de fazer tama-
nho sacrifício por nós!

Submissão e Sacrifício
Ser “reconhecido em figura humana” não era 

o fim da viagem de Cristo à terra. Ele ainda teve 
que trilhar a estrada até o Calvário. “Reconhecido 
em figura humana, a si mesmo se humilhou, tor-
nando-se obediente até à morte e morte de cruz” 
(Filipenses 2:7d, 8).

Jesus não tinha que morrer. Outros deixaram 
esta terra sem passar pela morte—Enoque (Gê-
nesis 5:24; Hebreus 11:5) e Elias (2 Reis 2:11)—e 
Jesus poderia ter partido como eles (veja João 
10:18). Todavia, Ele teve que morrer para que você 
e eu tivéssemos a esperança de vida eterna (1 Co-
ríntios 15:3). Ele, então, Se dispôs a humilhar-Se 
“até a morte”—e não qualquer morte, mas a mor-
te mais desprezível que um homem pode experi-
mentar. A morte por crucificação foi copiada dos 
fenícios e persas e aperfeiçoada pelos romanos. 
Era um instrumento de vergonha para os judeus 
(Deuteronômio 21:23; Gálatas 3:13) e loucura 
para os gentios (1 Coríntios 1:23). “Na refinada 
sociedade romana, a palavra ‘cruz’ era uma obs-
cenidade, que não devia ser pronunciada numa 
conversa”14. A cruz era “o ponto final da degrada-
ção humana”15, “o degrau mais baixo da escada 
que descia do Trono de Deus”16.

O que fez Jesus se dispor a sofrer tamanha 

14 F. F. Bruce, Philippians, Good News Commentaries se-
ries. San Francisco, Calif.: Harper & Row Publishers, 1983, 
p. 47.

15 Hawthorne, p. 90.
16 Archibald Thomas Robertson, Word Pictures in the New 

Testament, vol. 4, The Epistles of Paul. Nashville: Broadman 
Press, 1931, p. 445.

4



humilhação e morte dolorosa? Já sugerimos que 
Ele fez isso porque nos amou (Gálatas 2:20). Fili-
penses 2:8b acrescenta outra razão: submissão à 
vontade de Deus. Ele “obedeceu até a morte” (grifo 
meu). Durante Seu ministério pessoal, Jesus disse: 
“Porque eu desci do céu, não para fazer a minha 
própria vontade, e sim a vontade daquele que me 
enviou” (João 6:38). No jardim do Getsêmani, Ele 
lutou com o que estava para acontecer mas termi-
nou Sua oração com estas palavras: “...contudo, 
não se faça a minha vontade, e sim a tua” (Lucas 
22:42). No fim, Ele andou pelo caminho da obedi-
ência até a morte—e morte de cruz. Por causa da 
submissão a Deus, Jesus fez o sacrifício máximo 
por nós.

Por que Paulo enfatizou que Jesus negou a 
Si mesmo, esvaziou-Se, serviu, teve compaixão, 
submissão e sacrificou-Se? Será que a intenção 
era meramente nos ajudar a dimensionar o amor 
e cuidado de Cristo por nós? A mensagem deve-
ria surtir esse efeito em nós—mas o propósito de 
Paulo não era ensinar teologia; era mudar vidas. 
Ele queria que os filipenses soubessem que, para 
haver harmonia, paz e unidade, eles precisavam 
ser como Jesus. Ele rogou que eles “trilhassem 
o caminho já trilhado pelo próprio Cristo!”17. O 
Espírito Santo queria que soubéssemos que nós, 
também, precisamos assumir a atitude de Jesus. 
O desafio do Senhor aos Seus discípulos é um de-
safio universal: 

Mas entre vós não é assim; pelo contrário, quem 
quiser tornar-se grande entre vós, será esse o 
que vos sirva; e quem quiser ser o primeiro en-
tre vós será servo de todos. Pois o próprio Filho 
do Homem não veio para ser servido, mas para 
servir e dar a sua vida em resgate por muitos 
(Marcos 10:43–45).

Jesus também disse: “Se alguém quer vir 
após mim, a si mesmo se negue, tome a sua cruz 
e siga-me” (Mateus 16:24). Infelizmente, mui-
tos querem a coroa sem a cruz. Como é difícil 
aprender a voltar o pensamento para o mundo 
exterior!

Devemos examinar nossos corações indagan-
do: a que distância estamos dessa total abnegação? 
Precisamos da ajuda de Deus para assumirmos a 
atitude de Cristo.

17 I-Jin Loh e Eugene A. Nida. A Translator’s Handbook on 
Paul’s Letter to the Philippians. Nova York: United Bible Societ-
ies, 1977, p. 55.

A ATITUDE DE CRISTO RECOMPENSADA 
(2:9–11)

Exaltação
Passemos agora da atitude de Cristo revelada 

para a atitude de Cristo recompensada. O versí-
culo 9 diz: “Pelo que também [porque Jesus se 
dispôs a humilhar-Se] Deus o exaltou sobrema-
neira...” Jesus não Se exaltou; como escravo ele só 
poderia ser exaltado por outra pessoa. “Exaltou 
sobremaneira” é a tradução de uma palavra grega 
composta (huperupsosen, de huperusoo) que com-
bina a preposição “acima” (huper) com o verbo 
“exaltar” (hupsoo). Usando o equivalente latino de 
hiper, “super”, diríamos que Deus “superexaltou” 
Jesus! Ele foi restaurado para a posição superior 
que Ele desfrutava antes de deixar o céu e vir à 
terra. Sua humilhação aconteceu em etapas—mas 
Ele foi exaltado num único e grande ato! A exal-
tação de Jesus inclui Sua ressurreição, ascensão e 
glorificação—mas a ênfase neste texto está na Sua 
glorificação à direita de Deus. “De fato, o Senhor 
Jesus... foi recebido no céu e assentou-se à destra 
de Deus” (Marcos 16:19b).

No céu, Deus “lhe deu o nome que está aci-
ma de todo nome” (v. 9b). “Acima” é tradução do 
mesmo termo (huper) traduzido por “sobremanei-
ra” na primeira parte do versículo. Não podemos 
definir que nome foi dado a Jesus. Alguns suge-
rem que é um nome que, atualmente, só Deus 
sabe. Essa é uma possibilidade, porém, conside-
rando que Paulo pretendia claramente exaltar 
Cristo nas mentes de seus leitores, essa conclusão 
não parece coerente com o propósito do apósto-
lo. O versículo seguinte pode nos levar a crer que 
Paulo se referia ao “nome de Jesus” (v. 10). Mui-
tos escritores acreditam que a palavra “nome” é 
usada aqui no sentido de “designação” e prefe-
rem a ideia de que o título era “Senhor” (v. 11)18. 
Outros são favoráveis ao título “o Senhor Jesus 
Cristo” citado no versículo 11. No grego, não há 
o verbo “ser” entre “Jesus Cristo” e “Senhor”; o 
original tem simplesmente “Jesus Cristo Senhor”. 
É desnecessário identificarmos o “nome”; só pre-
cisamos saber que ele “está acima de todo nome” 
(v. 9). Na terra, Jesus foi humilhado; no céu, Ele é 
exaltado. Na terra, ele foi o servo mais baixo; no 

18 F. F. Bruce, pp. 48, 50; Robertson, p. 446; Loh e Nida,  
p. 63. Esses e outros escritores apresentam argumentos per-
suasivos em favor do título “Senhor”.

5



Autor: David Roper
© Copyright 2011 by A Verdade para Hoje 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS

céu, Ele tem o nome acima de todo nome!
Tendo sido exaltado por Deus, Jesus deveria 

ser aclamado por toda a criação: “para que ao 
nome de Jesus se dobre todo joelho, nos céus, 
na terra e debaixo da terra e toda língua con-
fesse que Jesus Cristo é Senhor” (vv. 10, 11a). 
Dobrar os joelhos ao nome de Jesus é adorá-lO 
(veja Efésios 3:14). Confessar Jesus como Senhor 
é reconhecê-lO pública e sinceramente como Rei 
de todos. A expressão “debaixo da terra” prova-
velmente se refere aos “mortos” (veja Romanos 
14:9). Os três itens da lista, “nos céus, na terra 
e debaixo da terra” denotam que, sendo o Se-
nhorio de Jesus “cósmico e universal”19, todos 
em todos os lugares devem confessá-lO. Hoje, 
muitos se recusam a fazer essa confissão, mas 
“no fim todos o reconhecerão como Senhor... 
querendo ou não”20.

A passagem encerra declarando que tudo isso 
será “para glória de Deus Pai” (v. 11b). “A gló-
ria de Deus sempre é o alvo, o propósito final, de 
todas as coisas.”21 Será para glória de Deus por-
que quando Cristo é glorificado, Deus também é 
glorificado. Ademais, Deus é glorificado porque, 
pelo Seu sublime exemplo, Jesus mostrou que a 
verdadeira natureza de Deus não é de receber, 
mas de dar.

Encorajamento
Qual lição ou quais lições os filipenses deve-

riam aprender com os versículos 9 a 11? O fato 
de Jesus ser Senhor devia ser uma razão pode-
rosa para seguirem o Seu exemplo. Acreditamos 
que há um outro incentivo implícito nesses ver-
sículos: “Visto que Jesus foi exaltado após ter-Se 
humilhado, se nos humilharmos e colocarmos os 
outros em primeiro lugar como Ele fez, no fim, 
nós também seremos exaltados!” Fred Craddock 
fez este resumo conciso: “últimos agora, primei-
ros depois!”22 Alguns contestam essa conclusão, 
depreciando a “superficialidade” de uma motiva-
ção desse tipo. Todavia, o conceito de recompensa 
ocorre muitas vezes nas Escrituras (veja Mateus 
25:21), juntamente com a promessa específica de 
exaltação após humilhação (Mateus 23:12; Lucas 
14:11; 18:14; 1 Pedro 5:6).

No decorrer da vida, à medida que enfren-

19 Loh e Nida, p. 62.
20 Gaffin, p. 1805.
21 Hendriksen, p. 118.
22 Craddock, p. 42.

tamos problemas, e tomamos decisões, o Senhor 
quer sempre que levemos em conta “o fator E”. 
O que é “o fator E”? O fator eternidade. Esta vida 
é curta e incerta (Jó 14:1; Tiago 4:14). Ao relutar-
mos com as escolhas, devemos perguntar a nós 
mesmos: “Quais serão as consequências disso na 
eternidade?”

Por que devemos nos esforçar para ter “o mes-
mo sentimento [atitude] que houve... em Cristo 
Jesus”? Devemos fazer isso para obedecer ao nos-
so Senhor, para ser tudo que podemos ser como 
cristãos, e para promover a paz e a harmonia no 
corpo de Cristo. Ao mesmo tempo, como é mara-
vilhoso reconhecer que, se nos humilharmos, um 
dia também seremos exaltados!

CONCLUSÃO
Filipenses 2:5–11 pode causar um impacto 

poderoso em nossas vidas—se permitirmos. Al-
guém comparou esses versículos com os pode-
rosos raios de sol23. O sol pode abençoar nossas 
vidas, ou podemos nos esconder dele num recin-
to fechado e escuro. O sol ainda estará lá, mas só 
desfrutaremos de escuridão e frio. Não ignoremos 
as tremendas verdades reveladas em Filipenses 
2:5–11. Vamos viver segundo essas verdades; elas 
podem transformar as nossas vidas.

NOTAS
Se quiser, amplie o convite para os não-cris-

tãos obedecerem a Cristo. Pode-se dizer algo 
como: “Um dia ‘todo joelho se dobrará’ perante 
Jesus Cristo e ‘toda língua confessará que Ele é 
Senhor, para glória de Deus Pai’ (Filipenses 2:10, 
11). Você já confessou que Jesus é seu Senhor e 
Salvador (Romanos 10:9, 10)? Já se submeteu ao 
Senhorio de Cristo sendo batizado em nome dEle 
(Atos 2:38)? Aqueles que não confessam Jesus 
nesta vida o confessarão na próxima vida, mas 
daí será tarde demais. Se você ponderou bem no 
que ouviu aqui, certamente vai querer entregar 
sua vida Àquele que abriu mão do céu e veio à 
terra para morrer por você. Você pode confessá-
lO agora com prazer—ou mais tarde em desespe-
ro. A escolha é sua!”

Também pode-se incluir no apelo aqueles que 
já confessaram Jesus como Senhor e foram batiza-
dos, mas não têm vivido uma vida coerente com 
a confissão que fizeram. Rogue que sejam restau-
rados (Gálatas 6:1; Atos 8:22; 1 João 1:9).

23 Gutzke, p. 96.

6


