
O capítulo 17 conclui o bloco de episódios (caps. 14 a 17) que rotulamos de “Mais Reações ao Mi-
nistério de Jesus”. Mateus, inspirado pelo Espírito Santo, continuou a expor como as pessoas ao redor de 
Jesus O viam e reagiam a quem Ele era e o que Ele fazia. A seguir, Mateus voltou a destacar o ministério 
de ensino de Jesus apresentando a quarta seção de ensino (cap. 18).

Este capítulo começa com o relato da transfiguração (17:1–13) em que a glória de Cristo foi revelada. 
Reagindo ao ocorrido com um zelo mal orientado, Pedro tentou honrar Jesus lado a lado com Moisés e 
Elias. Deus fez-Se presente nesse cenário, declarando dos céus a superioridade de Seu Filho. A ordem de 
Deus aos três apóstolos, exigindo que eles ouvissem a Jesus somente, continua vigorando na era cristã.

A GLORIFICAÇÃO DE JESUS NO MONTE (17:1–8) 

1Seis dias depois, tomou Jesus consigo a Pedro e aos irmãos Tiago e João e os levou, em particu-
lar, a um alto monte. 2E foi transfigurado diante deles; o seu rosto resplandecia como o sol, e as suas 
vestes tornaram-se brancas como a luz. 3E eis que lhes apareceram Moisés e Elias, falando com ele. 
4Então, disse Pedro a Jesus: Senhor, bom é estarmos aqui; se queres, farei aqui três tendas; uma será 
tua, outra para Moisés, outra para Elias. 5Falava ele ainda, quando uma nuvem luminosa os envolveu; 
e eis, vindo da nuvem, uma voz que dizia: Este é o meu Filho amado, em quem me comprazo; a ele 
ouvi. 6Ouvindo-a os discípulos, caíram de bruços, tomados de grande medo. 7Aproximando-se deles, 
tocou-lhes Jesus, dizendo: Erguei-vos e não temais! 8Então, eles, levantando os olhos, a ninguém vi-
ram, senão Jesus.

Cumes de montanhas serviram de cenário para numerosas revelações e elocuções de Deus. No An-
tigo Testamento, Noé e a arca pousaram numa montanha de Ararate após o dilúvio (Gênesis 8:4). Moi-
sés recebeu a Lei no monte Sinai (Êxodo 24:1, 16; 34:1–5) e avistou a Terra Prometida do alto do monte 
Nebo (Deuteronômio 34:1–4). Elias confrontou emocionantemente os profetas de Baal no monte Carmelo  
(1 Reis 18:19–40).

No Novo Testamento, a maioria das experiências em montanhas envolveu o próprio Jesus. O maior 
sermão de Jesus registrado foi proferido num monte ou elevado próximo a Cafarnaum (Mateus 5—7). 
No pico de um monte da Galileia não denominado, Jesus emitiu a grande comissão aos apóstolos (28:7, 
10, 16–20). Do monte das Oliveiras, Ele subiu ao Pai nos céus (Atos 1:4–12). No texto desta lição, Mateus 
17:1–8, um dos acontecimentos mais significativos na vida de Jesus ocorreu num “alto monte”.

A transfiguração, presenciada por três discípulos mais íntimos (Pedro, Tiago e João), deu-se num 
momento muito importante. Após a promessa da vinda do reino (16:28), a transfiguração deu a essas 
testemunhas oculares um antegozo da glória do Rei. Além disso, a declaração da parte do Pai a respei-
to da filiação de Jesus confirmou a veracidade da confissão de Pedro (16:16). Também, em face à morte 

Mateus: O Glória do Rei	 17:1–13

A Transfiguração

1



iminente de Jesus (16:21) e do sofrimento dos pró-
prios apóstolos (16:24–26), ver a glória de Jesus 
sem dúvida deu-lhes mais confiança. A verdadei-
ra natureza e a glória divina dAquele que haveria 
de sofrer a crucificação como o Messias escolhido 
por Deus é apresentada por meio da transfigura-
ção1.

Versículo 1. Mateus e Marcos narraram que 
esse episódio ocorreu seis dias depois, quando 
Jesus subiu o monte em que foi transfigurado 
(Marcos 9:2). Lucas, porém, mencionou que o 
ocorrido deu-se “cerca de oito dias depois” dos 
acontecimentos antecessores (Lucas 9:28). Não 
há contradição evidente nesses relatos. Primei-
ramente, Lucas usou a palavra “cerca de” (wJsei÷ , 
hōsei), indicando que ele não estava sendo exato. 
Em segundo lugar, Lucas podia estar usando o 
método judaico de contagem do tempo; pelo qual 
uma parte de um dia era calculada como se fos-
se um dia inteiro. Os outros escritores sinóticos 
não contaram o dia da revelação do Senhor aos 
apóstolos sobre Sua morte iminente ou o dia da 
transfiguração, mas somente os seis dias que se 
passaram entre esses eventos.

Pedro, Tiago e João estavam entre os compa-
nheiros mais íntimos do Senhor e são classificados 
como Seu “círculo interno”. Anteriormente, só es-
ses três apóstolos presenciaram a ressurreição da 
filha de Jairo (Lucas 8:41, 42, 51–56). Mais tarde, 
eles estariam perto do Mestre, na noite de grande 
angústia no jardim do Getsêmani (26:36–45). Por 
causa de uma afinidade especial que Jesus tinha 
por eles, Ele os escolheu para testemunharem Sua 
glorificação nessa ocasião.

Por que esses homens foram os únicos que ti-
veram permissão para testemunhar essa cena ma-
jestosa? Seria porque eram os únicos capazes de 
entender e solidarizar-se com a angustiante situ-
ação do Senhor? Declarações posteriores revelam 
que não foi esse o motivo da escolha (Lucas 9:33). 
Seria porque eles estavam entre os primeiros dos 
Seus discípulos? Nesse caso, teríamos que ques-
tionar: E quanto a André, Filipe e Natanael (João 
1:35–51)?

Uma sugestão mais plausível do que todas 
essas é que, ao manter reduzido o número de 
observadores, foi mais fácil para Jesus impe-

1 R. T. France, The Gospel According to Matthew, The Tyn
dale New Testament Commentaries. Grand Rapids, Mich.: 
Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1985, p. 262.

dir que falassem desse acontecimento antes da 
hora oportuna (veja 17:9). Pedro escreveu, mais 
tarde, sobre essa ocasião, afirmando que eles fo-
ram “testemunhas oculares da Sua majestade”  
(2 Pedro 1:16). João poderia ter em mente a trans-
figuração quando disse que “vimos a Sua glória” 
em João 1:14. O fato de Jesus tomar consigo três 
apóstolos também condiz com a exigência bíblica 
de se confirmar uma questão pelo testemunho de 
“duas ou três testemunhas” (Deuteronômio 17:6; 
19:15; Mateus 18:16; 2 Coríntios 13:1; 1 Timóteo 
5:19; Hebreus 10:28).

Segundo Mateus, o monte para o qual Jesus 
levou os três apóstolos era alto. Entretanto, ne-
nhum dos escritores do Evangelho especificou o 
local exato. Quando Pedro mais tarde referiu-se a 
esse incidente, ele simplesmente chamou-o de “o 
monte santo” (2 Pedro 1:18). É, portanto, impossí-
vel identificar com precisão esse local.

A tradição reza que o local era o monte Tabor, 
o qual ficava a quase 10 quilômetros ao sudoeste 
de Nazaré. Esse monte ficava a uma jornada de 
uns três dias do último local em que o Senhor es-
tivera, Cesareia de Filipe (16:13). Porém, o monte 
Tabor está a apenas 562 metros acima do nível do 
mar, o que não se encaixa na definição de um “alto 
monte”. Além disso, tudo indica que na época de 
Cristo havia no cume do monte Tabor um posto 
romano2, o que diminui a probabilidade de o Se-
nhor ter ido para esse lugar.

Muitos acreditam que o monte Hermom, que 
só ficava a 22,4 quilômetros ao nordeste de Cesa-
reia de Filipe e que possui picos cobertos de neve 
chegando a 2743 metros, provavelmente seja o 
local onde esse evento ocorreu. Todavia, alguns 
questionam se haveria escribas judeus (Marcos 
9:14) entre a população predominantemente gen-
tia dessa região norte.

Outra sugestão para o local é o monte Meiron, 
que ficava a 12,8 quilômetros ao noroeste do mar 
da Galileia. Ele tem aproximadamente 1290 me-
tros de altura, o pico mais elevado da Palestina. 
Jesus e Seus discípulos poderiam facilmente ter 
viajado até o monte Meiron no caminho de Cesa-
reia de Filipe (16:13) para Cafarnaum (17:24).

Versículo 2. Jesus subiu o monte a fim de orar 
(Lucas 9:28). Enquanto orava, foi transfigurado 
diante deles, os discípulos. A palavra grega para 

2 Veja Flávio Josefo, Guerras 2.20.6; 4.1.8.

2



“transfigurado”3 (metamorfo/w, metamorfoō) deu 
origem à palavra portuguesa “metamorfose” e é 
traduzida por “transformar” em Romanos 12:2 e 
em 2 Coríntios 3:18. Metamorfoō indica uma mu-
dança no exterior advinda do interior. A glória de 
Jesus não era um reflexo, como no caso de Moisés 
quando resplandeceu (Êxodo 34:29–35), mas ela 
radiava de dentro dEle (veja Colossenses 1:15; He-
breus 1:3). Michael J. Wilkins descreveu-a como 
uma transformação física que “é uma lembrança 
da glória de Jesus antes de Sua encarnação (João 
1:14; 17:5; Filipenses 2:6–7) e uma exibição prévia 
de sua exaltação vindoura (2 Pedro 1:16–18; Apo-
calipse 1:16),” uma transfiguração que revelou a 
Sua “natureza e glória divina como Deus”4.

O seu rosto resplandecia como o sol, e as suas 
vestes tornaram-se brancas como a luz. Segundo 
Lucas, “a aparência do seu rosto se transfigurou e 
suas vestes resplandeceram de brancura” (Lucas 
9:29). A descrição de Marcos acrescenta que “as 
suas vestes tornaram-se resplandecentes e sobre-
modo brancas, como nenhum lavandeiro na terra 
as poderia alvejar” (Marcos 9:3). Essas afirmações 
sublinham a mudança dramática que ocorreu 
na aparência do Senhor e revelam a Sua origem 
celestial (veja Daniel 7:9; Mateus 28:3; Atos 1:10; 
Apocalipse 1:16; 4:4; 7:13; 10:1).

Versículo 3. Conforme revelado em Lucas, 
todos os três apóstolos dormiam na maior par-
te do tempo do que ali ocorreu. É, infelizmente, 
irônico que esses seguidores de confiança foram 
incapazes de permanecer acordados durante dois 
importantes momentos da vida de Cristo: Sua 
transfiguração e Sua oração no Getsêmani (Lucas 
9:30–33; Mateus 26:36–45). Nessa ocasião, quando 
eles acordaram repentinamente, ficaram espanta-
dos ao ver Moisés e Elias conversando com Je-
sus. O texto não indica como eles reconheceram 
os dois; pode ser pelo teor da conversa.

A aparição de Moisés e Elias para Jesus nessa 
ocasião era apropriada. Moisés foi o grande ou-
torgante da Lei de Israel (veja Josué 1:17), mas ele 
próprio havia escrito que Deus disse: “Suscitar-

3 A escolha da palavra “transfigurado” teve influência 
da versão latina Vulgata (transfiguratus est). (Jack P. Lewis, 
A Commentary on the Gospel According to Matthew, Part 2, The 
Living Word Commentary. Austin, Tex.: Sweet Publishing 
Co., 1976, p. 44.)

4 Michael J. Wilkins, “Matthew”, em Zondervan Illus-
trated Bible Backgrounds Commentary, vol. 1, Matthew, Mark, 
Luke, ed. Clinton E. Arnold. Grand Rapids, Mich.: Zonder-
van, 2002, p. 106.

lhes-ei um profeta do meio de seus irmãos, seme-
lhante a ti, em cuja boca porei as minhas palavras, 
e ele lhes falará tudo o que eu lhe ordenar” (Deu-
teronômio 18:18). Moisés, sob a ordem de Deus, 
subiu ao monte Nebo e ali “morreu... na terra de 
Moabe, segundo a palavra do Senhor”. Então, 
Deus “o sepultou num vale, na terra de Moabe, 
defronte de Bete-Peor; e ninguém sabe, até hoje, o 
lugar da sua sepultura” (Deuteronômio 34:5, 6).

Elias foi um dos grandes profetas de Deus. Ele 
é bem conhecido por sua oposição à adoração a 
Baal durante o reinado do rei Acabe, o qual go-
vernou as tribos do norte de Israel (1 Reis 16:29—
19:18). Elias foi um dos dois indivíduos que não 
passaram pela morte5. Em vez disso, ele foi levado 
para o céu por um redemoinho numa carruagem 
de fogo (2 Reis 2:11, 12).

Moisés e Elias experimentaram revelações 
de Deus no monte Sinai (Êxodo 24:12–18; 34:1–9;  
1 Reis 19:8–12). Ambos são mencionados nas úl-
timas palavras do Antigo Testamento: “Lembrai-
vos da Lei de Moisés, meu servo... Eis que eu vos 
enviarei o profeta Elias...” (Malaquias 4:5, 6). Apa-
rentemente, os judeus previam que Moisés e Elias 
voltariam juntos6. Esses homens representavam 
os dois períodos históricos ocorridos dentro do 
Antigo Testamento. O fato de aparecerem ao lado 
de Jesus sinalizava que o fim da Lei e dos Profetas 
estava próximo (veja 5:17, 18; Lucas 24:44; Roma-
nos 10:4; Efésios 2:14–16).

Esses dois grandes homens estavam falando 
com Jesus. Embora o relato de Mateus não men-
cione o conteúdo da conversa, Lucas 9:31 diz que 
eles “falavam da Sua partida, que Ele estava para 
cumprir em Jerusalém”. Um dos motivos dessa 
manifestação era darem apoio e encorajamento a 
Jesus para que Ele enfrentasse a morte na cruz. A 
palavra traduzida por “partida” (e¶xodoß, exodos) é 
traduzida por “êxodo” em Hebreus 11:22 e “par-
tida” em 2 Pedro 1:15.

Versículo 4. Após os três discípulos acorda-
rem, “disse Pedro a Jesus: Senhor, bom é estar-
mos aqui”. Como de costume, Pedro falou pelo 
resto do grupo – desta vez por Tiago e João. Ele 
reconheceu que tinham o privilégio de acompa-
nhar Jesus e serem testemunhas desse momento 

5 O outro indivíduo é Enoque (Gênesis 5:24).
6 Deuteronômio Rabbah 3.17. As evidências da expectativa 

judaica pela volta de Moisés são fracas, porém muitas refe-
rências apontam para a vinda de Elias (veja os comentários 
sobre 11:14; 17:10–12).

3



espetacular. Os outros nove apóstolos estavam lá 
embaixo no vale, pois não foram convidados.

Pedro continuou: “Se queres, farei aqui três 
tendas; uma será tua, outra para Moisés, outra 
para Elias”. O que Pedro quis dizer com “ten-
das”? A palavra grega neste versículo equivalente 
a “tendas” (skhnh÷, skēnē) também é traduzida por 
“barracas” (NTJ; NTLH), “tabernáculos” (RC), 
“abrigos” (BV) ou “cabanas”.

“Tendas” ou “Cabanas”. Durante a Festa dos 
Tabernáculos, ou das Cabanas, os judeus come-
moravam os quarenta anos de peregrinação no 
deserto, período em que viveram em tendas (Le-
vítico 23:33–44). Cada família que participava da 
festa construía e morava numa tenda durante uma 
semana. A Festa das Cabanas era observada du-
rante o mês de Tishri. Estaria Pedro oferecendo-se 
para construir três tendas em celebração à festa? 
Nesse caso, a sugestão indicava que a transfigu-
ração ocorreu no mês judaico de Tishri (outubro), 
seis meses antes da Páscoa e da crucificação do 
Senhor. Todavia, o recolhimento de impostos que 
ocorreu mais adiante no capítulo depõe contra 
essa época (veja os comentários sobre 17:24).

“Abrigos.” Visto que Moisés e Elias estavam 
presentes com Jesus (Lucas 9:33), talvez a suges-
tão de Pedro fosse construir abrigos temporários 
fora dos arbustos e da vegetação existentes no 
monte; a fim de passarem a noite ali. Se fosse essa 
a sua intenção, ele estaria oferecendo hospitalida-
de. Pode ser que ele quisesse que ficassem mais 
tempo no monte, assim ele aproveitaria mais a 
oportunidade para aprender.

“Tabernáculos.” O tabernáculo, também cha-
mado de tenda do encontro, era o lugar onde os 
israelitas adoraram a Deus no deserto (Êxodo 
25:1—27:21). Ele foi construído para a honra e 
glória de Deus. Do mesmo modo, talvez Pedro 
quisesse construir três tabernáculos para honrar 
Jesus, Moisés e Elias. Uma vez que os três esta-
vam no mesmo tipo de estado de glorificação 
(Lucas 9:32), Pedro considerou-os iguais e esta-
va dizendo que cada um deveria ser honrado do 
mesmo modo.

Qualquer que fosse a motivação de Pedro, seu 
pedido estava equivocado. Lucas escreveu que 
ele “não sabia o que dizia” (Lucas 9:33; RC). Mar-
cos acrescentou que ele “não sabia o que dizer, 
por estarem eles aterrados” (Marcos 9:6). Pedro 
estava tão emocionado diante daquele momento, 
que falou sem realmente pensar. Emoções genu-

ínas são válidas, mas jamais devemos permitir 
que elas governem nossa razão.

Versículo 5. A expressão falava ele ainda indi-
ca que Pedro foi interrompido. Quando Deus fa-
lou, o espetáculo foi impressionante: uma nuvem 
luminosa os envolveu, ao grupo todo. Embora o 
termo não seja usado na Bíblia, o fenômeno da 
nuvem, geralmente acompanhado de uma luz ra-
diante e, às vezes, fumaça7, é chamado de “Sheki-
ná” pelos eruditos judeus. Este fenômeno da 
nuvem sempre representou a presença de Deus. 
Num sentido, a nuvem pode ser vista como as 
cabanas de galhos e folhas propostas por Pedro8. 
Na era cristã, Deus falaria ao homem por meio de 
Jesus, Seu Porta-voz especialmente escolhido9.

A voz de Deus trovejou de uma nuvem lu-
minosa dizendo: “Este é o meu Filho amado, em 
quem me comprazo; a ele ouvi”. Mais tarde, Pe-
dro escreveria que, nesse monte, Jesus “recebeu, 
da parte de Deus Pai, honra e glória” (2 Pedro 
1:17). A declaração do Pai revelou que Moisés, 
Elias e Jesus não eram iguais. Cristo, sendo Fi-
lho de Deus, é Divindade. Esse anúncio, porém, 
ia além do que Deus dissera no momento do ba-
tismo de Jesus (veja os comentários sobre 3:17). 
Ele acrescentou: “A Ele ouvi”. Essa admoestação 
era especialmente apropriada para Pedro, o qual 
tentou reprovar Jesus antes, quando Este predisse 
que sofreria (16:21–23). Jesus é o Profeta revestido 
de autoridade, cujas palavras devem ser escuta-
das (Deuteronômio 18:15, 19; Atos 3:22, 23; 7:37). 
Só Ele é porta-voz de Deus hoje (Hebreus 1:1, 2). 
No fim dos tempos, cada pessoa “comparecerá 
perante o tribunal de Cristo” para receber dEle o 
veredito final (2 Coríntios 5:10).

Versículo 6. A majestosa presença de Deus 
provocou uma reação natural em Pedro, Tiago e 
João: caíram de bruços, tomados de grande medo. 
Cair diante de alguém, com a face ao chão, simbo-
lizava grande humildade e respeito. Pessoas que 
se encontraram com Deus ou com um de Seus re-
presentantes caíram, com a face em terra (Gênesis 
17:3; Levítico 9:24; Josué 5:14; Juízes 13:20; 1 Reis 
18:39; Ezequiel 1:28; 3:23; 43:3; 44:4). A prostração 

7 Veja Êxodo 13:21, 22; 16:10; 24:15–18; 40:34–38; Núme-
ros 9:17; 11:25; Deuteronômio 1:33; 5:22; 1 Reis 8:10–13.

8 Robert H. Gundry, Matthew: A Commentary on His Liter-
ary and Theological Art. Grand Rapids, Mich.: Wm. B. Eerd-
mans Publishing Co., 1982, p. 344.

9 Veja Donald A. Hagner, Matthew 14—28, Word Biblical 
Commentary, vol. 33B. Dallas: Word Books, 1995, p. 493.

4



dos três discípulos foi acompanhada de grande 
medo. Talvez realmente esperassem a morte por 
terem presenciado – ainda que por acidente – a 
glória de Deus (veja Juízes 6:22, 23; 13:20–22).

Versículo 7. Aproximando-se deles, tocou-
lhes Jesus, dizendo: Erguei-vos e não temais! 
Jesus confortou os discípulos primeiramente com 
um toque (veja 8:3, 15; 9:20, 25, 29; 14:36; 20:34) e 
depois com palavras de ânimo (veja 9:2, 22; 14:27; 
28:10). Apocalipse 1:17 serve de paralelo para os 
versículos 6 e 7. Quando João teve uma visão de 
Cristo, ele “caiu a seus pés como morto”. Em res-
posta, Jesus pôs sobre ele a mão direita e lhe disse 
para não ter medo.

Versículo 8. Após Jesus confortá-los, os dis-
cípulos ergueram o rosto do chão e a ninguém 
viram, senão Jesus. O texto grego destaca certas 
palavras para reforçar o fato de que Jesus estava 
sozinho. A nuvem simbolizando a presença di-
vina havia subido. Moisés e Elias haviam desa-
parecido. Sem dúvida, os discípulos ficaram mui 
aliviados quando olharam para cima e viram Je-
sus sozinho.

A PERGUNTA DOS DISCÍPULOS  
SOBRE ELIAS (17:9–13) 

9E, descendo eles do monte, ordenou-lhes Je-
sus: A ninguém conteis a visão, até que o Filho 
do Homem ressuscite dentre os mortos. 10Mas os 
discípulos o interrogaram: Por que dizem, pois, 
os escribas ser necessário que Elias venha pri-
meiro? 11Então, Jesus respondeu: De fato, Elias 
virá e restaurará todas as coisas. 12Eu, porém, vos 
declaro que Elias já veio, e não o reconheceram; 
antes, fizeram com ele tudo quanto quiseram. 
Assim também o Filho do Homem há de pade-
cer nas mãos deles. 13Então, os discípulos enten-
deram que lhes falara a respeito de João Batista. 

Versículo 9. Aparentemente, Jesus e os três 
apóstolos passaram a noite no monte, pois Lu-
cas 9:37 diz: “no dia seguinte, ao descerem eles 
do monte...” Durante essa descida, ordenou-lhes 
Jesus: A ninguém conteis a visão, até que o Filho 
do Homem ressuscite dentre os mortos. Seguindo 
Sua prática já estabelecida, o Senhor ordenou-lhes 
que nada dissessem a respeito desse acontecimen-
to miraculoso nem que Ele era realmente o Cristo 
(veja 8:4; 9:30; 12:16; 16:20). Divulgar o episódio 
da transfiguração não beneficiaria a maioria dos 

judeus, pois eles esperavam um messias militar 
que governaria sobre um reino terreno. Sem dú-
vida, interpretariam mal o acontecido. Todavia, 
após a ressurreição de Cristo, o testemunho sobre 
a transfiguração corroborou várias verdades: 1) a 
divindade de Jesus, 2) Sua disposição para morrer 
na cruz, 3) o fato de Seu reino ser espiritual e 4) a 
certeza de Sua prometida volta (2 Pedro 1:16–18).

A palavra grega para “visão” (o¢rama, horama) 
não diminui a realidade da transfiguração. Em-
bora o termo na maioria das vezes se refira a uma 
“visão” no Novo Testamento (Atos 9:10; 10:3; 11:5; 
12:9; 16:9; 18:9), pode simplesmente denotar “o 
que se vê”. O termo é usado para a sarça ardente 
em Atos 7:31, em que é dito que Moisés, “dian-
te daquela visão, ficou maravilhado” (veja êxodo 
3:3). A NVI diz o seguinte em Mateus 17:9: “Não 
contem a ninguém o que vocês viram”.

Mais uma vez, Jesus referiu-Se à Sua morte e 
ressurreição iminentes (veja 16:21). Todavia, Suas 
palavras apontam mais claramente para a Sua 
ressurreição. Ele estava direcionando os olhos de 
Seus discípulos para a vitória dEle sobre o túmu-
lo, e não para Seu sofrimento e morte.

Versículo 10. Os discípulos, ainda incertos 
a respeito do significado da aparição de Moisés 
e Elias, o interrogaram: Por que dizem, pois, os 
escribas ser necessário que Elias venha primei-
ro? A pergunta estava relacionada à profecia de 
Malaquias 4:5: “Eis que eu vos enviarei o profeta 
Elias, antes que venha o grande e terrível Dia do 
Senhor”. Com base nessa passagem, os escribas 
ensinaram que Elias voltaria à terra literalmen-
te10. Se “primeiro” significava para os discípulos 
antes do dia do julgamento, então eles podiam 
estar questionando se a transfiguração era o cum-
primento da profecia. Outra possibilidade é que 
foram ensinados que Elias viria “primeiro”, antes 
do Messias11. Neste caso, estavam confusos por-
que a vinda de Jesus teria precedido a chegada de 
Moisés no monte.

Versículo 11. Jesus respondeu dizendo: “De 
fato, Elias virá e restaurará todas as coisas”. O 
comentário de Jesus mostrou que Ele concordou 
com os escribas em princípio. Também era uma 
confirmação do profeta Malaquias, o qual profeti-
zou que Elias viria e “converter[ia] o coração dos 

10 Siraque 48:10, 11; Mishná Eduyoth 8.7; Sotah 9.15; Baba 
Mesia 3.4, 5; Talmude, Erubin 43b. 

11 Veja Justino Mártir, Diálogo com Trifo 8; 49.

5



pais aos filhos e o coração dos filhos a seus pais” 
(Malaquias 4:6). A restauração de “todas as coi-
sas” não pode se referir à introdução da era cristã, 
pois essa interpretação retrataria Elias fazendo o 
que somente o Messias podia fazer. Ao contrário 
disso, “restaurar todas as coisas” refere-se ao tra-
balho preparatório para o Messias, o qual resulta-
ria em arrependimento e renovação espiritual12.

Versículo 12. Jesus então esclareceu a ques-
tão: “Eu, porém, vos declaro que Elias já veio, e 
não o reconheceram; antes, fizeram com ele tudo 
quanto quiseram”. O Senhor discordou dos es-
cribas no que dizia respeito à aplicação específica 
do princípio geral. Eles aguardavam que o profe-
ta do Antigo Testamento reaparecesse (veja João 
1:19, 21), ao passo que Deus enviou João Batista 
“adiante do Senhor no espírito e poder de Elias” 
(Lucas 1:17). “Elias” (João Batista) já tinha vindo, 
mas os líderes judeus recusaram seu chamado ao 
arrependimento (3:7–10; 11:16–18; 21:25). Ainda 
que João fosse um homem justo, Herodes man-
dou prendê-lo e, por fim, executá-lo (14:3–12). 
Jesus disse que Ele haveria de padecer o mesmo 
destino.

Versículo 13. Após a explicação de Jesus, os 
discípulos entenderam que lhes falara a respei-
to de João Batista. Numa ocasião anterior, ao co-
mentar o caráter de João, o Senhor dissera: “E, se 
o quereis reconhecer, ele mesmo é Elias, que es-
tava para vir” (11:14). Pedro, Tiago e João prova-
velmente se recordaram dessas palavras quando 
desceram o monte.

QQ  LIÇÕES  QQ
O SERVIÇO QUE PRESTAMOS A DEUS  

(Cap. 17)
1.  O serviço que prestamos a Deus às vezes en-

volve o domínio celestial (17:1–13). A glorificação de 
Jesus no monte foi um acontecimento celestial. 
Embora não vamos experimentar uma cena como 
essa, meditar na Palavra de Deus deve nos fazer 
pensar no reino celestial. Nossas mentes devem 
estar cheias de pensamentos de vida eterna no 
céu (2 Coríntios 4:16; 5:1–7; 2 Pedro 3:13).

2.  O serviço que prestamos a Deus envolve o do-
mínio terreno, físico (17:14–23). Os três apóstolos 
não puderam permanecer no monte. Tiveram que 
sair do êxtase que experimentaram no monte e 

12 Hagner, p. 499.

voltar para a lida na terra. Nós temos que cuidar 
das necessidades diárias deste mundo. Um cartaz 
acima da porta de um certo prédio de igreja diz: 
“Entre para adorar. Saia para servir.”

3.  O serviço que prestamos a Deus inclui o domí-
nio legal, político (17:24–27). O ensino de Jesus sobre 
impostos foi condizente com Seus outros ensinos 
e exemplo (22:21). Paulo ensinou o mesmo princí-
pio de obediência às autoridades governamentais 
(Romanos 13:1–7). Os cristãos têm o dever de se-
rem bons cidadãos, independentemente do siste-
ma político sob o qual vivam. Paulo valorizou a 
sua cidadania romana e apelou pelos direitos que 
eram legalmente dele (Atos 25:11).

A TRANSFIGURAÇÃO DE JESUS  
(17:1–8)

A transfiguração de Jesus ensina pelo menos 
cinco fatos sobre uma variedade de tópicos.

1.  A velha aliança logo seria dissolvida e substi-
tuída por uma nova lei. A Lei estava ficando “anti-
quada e envelhecida” e “prestes a desaparecer” 
(Hebreus 8:13). Logo ela seria substituída por 
uma nova aliança, a qual incluiria todas as pesso-
as de todos os lugares (Hebreus 8:7–12).

2.  Não deixamos de existir quando morremos. 
Isto é revelado pela presença de Moisés e Elias no 
monte. A morte é uma transição de um estado fí-
sico para um estado espiritual (Eclesiastes 12:5). A 
morte física é a separação entre a alma e o corpo 
(Eclesiastes 12:7; Tiago 2:26). A morte espiritual é 
a separação entre a alma e Deus (2 Tessalonicen-
ses 1:9).

3.  Não perdemos nossa identidade após a morte. 
Como Pedro, Tiago e João conseguiram identi-
ficar Moisés e Elias não sabemos; mas esse en-
contro nos mostra que Moisés ainda era Moisés 
e Elias ainda era Elias. O mendigo Lázaro ainda 
era Lázaro no seio de Abraão, e o rico ainda era 
a mesma pessoa quando foi para o lugar de tor-
mento (Lucas 16:19–31). Paulo esperava ver no 
céu aqueles que ele conhecera na terra (2 Corín-
tios 4:14; 1 Tessalonicenses 2:19, 20). Ele usou o 
conceito de reconhecimento futuro para animar 
os tessalonicenses (1 Tessalonicenses 4:13–18).

4.  Cristo é o objeto da nossa adoração. Por maior 
que fossem Moisés e Elias, eles não se igualavam 
a Cristo. Eram humanos, ao passo que Jesus é 
divino. Eles não devem ser adorados, mas Jesus 
sim.

5.  Cristo é o porta-voz de Deus hoje. Moisés foi 

6



porta-voz de Deus a Israel antes de entrarem na 
Terra Prometida (Êxodo 3 e 4) e Elias, considerado 
o maior dos profetas orais, foi porta-voz de Deus 
a Judá e Israel. A declaração de Deus no monte da 
Transfiguração prova que só Jesus é porta-voz de 
Deus para a era em que vivemos (17:5; Hebreus 1:1, 
2). Nenhum profeta posterior tem autoridade para 
falar em nome de Deus, e nenhuma outra revelação 
posterior foi ou será dada ao homem (Judas 3).

A MORTE COMO UMA PARTIDA  
(17:3)

Quando Jesus foi transfigurado, Jesus falou com 
Moisés e Elias. Lucas 9:31 diz que o assunto da con-
versa era a Sua “partida” (e¶xodoß, exodos). A morte 
é uma transição de um estado físico para um espi-
ritual (Eclesiastes 12:5, 7; Filipenses 1:19–21). Para 
os cristãos, a morte não é uma jornada de esque-
cimento, mas uma libertação da escravidão de um 
corpo terreno decadente para os prazeres de um lar 
celestial (João 14:1–6; 2 Coríntios 5:1–4). Jesus fez 
por nós o que Moisés e Elias fizeram por Ele – e 
mais. Vencendo a morte, Ele nos deu certeza de que 
uma pessoa pode morrer e viver novamente, que o 

túmulo não pode nos deter (1 Coríntios 15:50–58). 
Porque Ele venceu nosso último inimigo, podemos 
participar dessa vitória (1 Coríntios 15:25, 26).

O ELIAS QUE DEVERIA VIR  
(17:9–13)

Quando os discípulos perguntaram a Jesus 
por que os escribas disseram “ser necessário que 
Elias [visse] primeiro” (17:10), a dúvida deles se 
baseava mais numa simples tradição rabínica. 
Estavam perguntando a respeito da profecia de 
Malaquias (Malaquias 4:5, 6).

Jesus disse que Elias já tinha vindo, e eles não o 
reconheceram (17:12). “Então, os discípulos enten-
deram que lhes falara a respeito de João Batista” 
(17:13). Anteriormente, Jesus lhes disse que João 
era o Elias que haveria de vir (11:14). Um anjo disse 
a Zacarias, pai de João, que seu filho viria “no espí-
rito e poder de Elias” (Lucas 1:17). Por que, então, 
João disse que ele não era Elias (João 1:21)? João, 
sem dúvida, queria dizer a mesma coisa que Jesus 
disse ao afirmar que João não era Elias. João pre-
gou no mesmo espírito em que Elias profetizou, 
mas ele não era literalmente o Elias reencarnado.

Autor: Sellers Crain
© Copyright 2013 by A Verdade para Hoje 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS

7


