
A inigualável abertura de Hebreus (1:1—2:4) 
retrata Cristo em Sua natureza e glória divinas. 
De fato, Ele é superior aos anjos e aos profetas 
das eras passadas. Consequentemente, quem ne-
gligencia a grande salvação oferecida pelo Filho 
verá sua própria destruição. De fato, o desígnio 
que permeia todo o tratado de Hebreus é mostrar 
que a nova aliança sobrepuja e toma o lugar da 
velha aliança.

A pessoa de Cristo preenche os três primeiros 
capítulos do livro como as águas preenchem os 
oceanos. Por causa da magnitude de nosso Senhor, 
os cristãos aos quais o livro foi endereçado foram 
instruídos a permanecer na fé e não se desviarem 
do evangelho (2:1–3). Desviar-se da mensagem 
seria desviar-se do mensageiro, pois a mensagem 
e o mensageiro são inseparáveis. Segundo o autor 
de Hebreus, não existe a rivalidade “Cristo versus 
Doutrina”, pois Cristo e Sua doutrina são insepa-
ráveis. O mensageiro deve ser respeitado em ele-
vada estima, se a Sua mensagem for devidamente 
apreciada.

Nestas frases iniciais, o escritor mostrou a 
supremacia absoluta da revelação através do Fi-
lho sobre a revelação imperfeita de Moisés e dos 
profetas. A revelação de Deus por meio de Jesus 
é a palavra final, a revelação derradeira de Deus 
para a qual todas as vozes do Antigo Testamento 
apontavam.

Assim, o autor de Hebreus demonstrou que 
nenhuma mensagem religiosa que apareceu após 
os tempos do Novo Testamento pode ser chama-
da de “divina”. Esta última revelação dada por 
meio de Cristo não pode ser alterada nem mesmo 
por um anjo do céu (Gálatas 1:6–9). Ela é “a fé que 
uma vez por todas foi entregue” (Judas 3). A reve-
lação de Cristo se contrasta com a revelação frag-

mentada dada por Deus pelos profetas no tempo 
do Antigo Testamento. A “revelação progressiva” 
ocorreu em todo o Antigo Testamento e no Novo 
Testamento, mas terminou com Cristo.

A revelação de Cristo incluiu os escritos de 
Seus apóstolos e outros homens inspirados do 
tempo do Novo Testamento. Ele os enviou e en-
viou o Espírito Santo para inspirá-los; para que 
quem os recebesse, recebesse também a Cristo 
(Lucas 10:16). Por meio de Cristo, temos final-
mente a “coisa superior” que jamais será substi-
tuída enquanto houver mundo.

DEUS FALOU (1:1a) 

1Havendo Deus, outrora, falado, muitas ve-
zes e de muitas maneiras, aos pais, pelos profe-
tas, 2nestes últimos dias, nos falou pelo Filho. 

Este extraordinário livro começa declarando 
o maior fato singular da revelação divina: Deus 
falou ao homem através da Sua Palavra na Bí-
blia e através do Seu Filho, Jesus! Esta verdade 
– “Deus... falou” – é o cerne da fé. Como é ani-
mador para nossos espíritos saber que Deus falou 
conosco! Aquele que é a fonte de toda verdade e 
toda revelação comunicou-se conosco. A palavra 
“Deus” (qeo/ß, Theos) é precedida pelo artigo defi-
nido (o), o qual pode implicar que Ele é “o Deus” 
a quem os leitores conheciam dos escritos do An-
tigo Testamento e já professavam adorar.

O termo theos significa “aquele que coloca, dis-
põe ou organiza”. Atribuía-se aos deuses a função 
de acomodar todas as coisas em seus devidos lu-
gares1. No Antigo Testamento Deus era conheci-

1 Robert Milligan, A Commentary on the Epistle to the He-
brews, New Testament Commentaries. Cincinnati: Chase and 

Superior aos Profetas 
(1:1, 2a)

Hebreus Cristo, O Filho (1:1—4:13)

1



do como Elohim (singular, Eloah), o poderoso, ou 
Aquele que tem autoridade absoluta. Mais tarde, 
Ele Se revelou a Moisés como “Yahweh”, “Aquele 
que existe” ou o “Ser Absoluto”, que significa que 
Ele é o eterno “Eu Sou” e que todas as demais 
coisas derivam dEle (Êxodo 3:14; 6:3).

DEUS FALOU PELOS PROFETAS (1:1b) 

1Havendo Deus, outrora, falado, muitas ve-
zes e de muitas maneiras, aos pais, pelos profe-
tas, 2anestes últimos dias, nos falou pelo Filho.

“Outrora”
“Outrora” no versículo 1 é “no passado”. O 

termo significa literalmente “nos tempos anti-
gos”. Poderíamos pensar neste vocábulo como 
uma descrição de todo o período do Antigo Tes-
tamento.

Os judeus não aceitaram como canônico qual-
quer livro escrito posteriormente a Malaquias. 
Por exemplo, eles rejeitaram os apócrifos2.

Os profetas do Antigo Testamento escreveram 
conforme Deus os direcionou. Eles foram inspi-
rados pelo Espírito Santo (2 Pedro 1:20, 21), sur-
gindo pela orientação divina à medida que iam 
escrevendo. Nem sempre os escritores entendiam 
o que escreviam, mas procuravam ou estudavam 
diligentemente o que haviam escrito, na tentativa 
de identificar sobre qual época estavam lançando 
sombras através de suas profecias (1 Pedro 1:10, 
11).

“Muitas vezes e de muitas maneiras”
A Bíblia Ampliada, que é uma compilação de 

paráfrases e versões, traz isto no versículo 1 de 
sua edição inglesa: “Em muitas revelações sepa-
radas [cada qual formando uma porção da Ver-
dade] e em diferentes maneiras, Deus falou aos 
[nossos] antepassados em e pelos profetas”. Tho-
mas G. Long assim traduziu a última parte deste 
versículo: “Em muitos fragmentos e de muitas 
formas”3. Outras possíveis traduções seriam: “di-
versa vezes”, “várias vezes e de várias maneiras”, 
“em muitas vezes e de muitas maneiras” e “mui-

Hall, 1876; reimpressão, Nashville: Gospel Advocate Co., 
1975, p. 48.

2 Alguns dos livros apócrifos, como 1 Macabeus, pos-
suem valor histórico, todavia não são dignos do termo “Es-
critura”.

3 Thomas G. Long, Hebrews, Interpretation. Louisville: 
John Knox Press, 1997, p. 8.

tos vislumbres diferentes da verdade”4.
Antes da vinda de Cristo, as eternas Escrituras 

de Deus só foram dadas em revelações fragmen-
tadas. Polumerw◊ß (polumeros) significa “muitas 
partes”, “porções”. Segue-se, então, que o que foi 
entregue em partes, pedaços ou fragmentos deve 
estar, necessariamente, incompleto; mas, como ob-
servou Brooke Foss Westcott, a Revelação em Cris-
to, o Filho, é perfeita tanto no conteúdo quanto na 
forma”5. Isto se harmoniza com o propósito dos 
dons espirituais, o qual concederia revelação “em 
parte” (1 Coríntios 13:8–10). F. F. Bruce expressou o 
seguinte sobre a inspiração dos profetas:

Houve entre Seus porta-vozes sacerdotes, profe-
tas, sábios e poetas; todavia todos os atos contí-
nuos e os variados modos de revelação ocorridos 
antes de Cristo vir não se comparam à plenitude 
do que Deus tinha a dizer.6

A verdade, portanto, é esta: Deus falou utili-
zando vários meios e métodos quando transmitiu 
as Escrituras do Antigo Testamento. Ele falou ora 
por sacerdotes, ora por sonhos, ora por eventos, 
ora pela história. Às vezes o profeta escrevia a 
mensagem, e às vezes Deus até falava por uma 
representação do profeta.

Deus não falou a Israel nem aos patriarcas 
numa conversa longa e contínua, mas em mo-
mentos, lugares e fragmentos diferentes. Houve 
tempos em que “a palavra do Senhor era mui 
rara” e “não [havia] visão manifesta” (1 Samuel 
3:1). Contudo, quando todos os escritos foram 
reunidos, formaram um todo harmonioso. Por 
quê? Porque cada fragmento foi inspirado pelo 
mesmo “Espírito” que fala do único Deus. Assim 
o Antigo e o Novo Testamento são uma grande 
revelação à humanidade, e não há necessidade de 
“duas revelações”, ainda que haja duas alianças.

DEUS FALOU FINALMENTE POR JESUS 
(1:2a) 

1Havendo Deus, outrora, falado, muitas ve-

4 J. B. Phillips, Cartas para Hoje. Uma Paráfrase das Car-
tas do Novo Testamento. Trad. Márcio L. Redondo. São Paulo: 
Vida Nova, 1994, p. 172.

5 Brooke Foss Westcott, The Epistle to the Hebrews: The 
Greek Text with Notes and Essays. Londres: Macmillan Co., 
1889; reimpressão, Grand Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Co., 1973, p. 4.

6 F. F. Bruce, The Epistle to the Hebrews, The New In
ternational Commentary on the New Testament. Grand Rap-
ids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1964, p. 3. 

2



zes e de muitas maneiras, aos pais, pelos profe-
tas, 2anestes últimos dias, nos falou pelo Filho.

“Nestes últimos dias”
A expressão “nestes últimos dias” significa 

mais do que “recentemente”; implica que o come-
ço da última era chegou. Os escritores apostólicos 
falaram do seu próprio tempo como “os últimos 
dias” (Atos 2:17; Tiago 5:3), “estes últimos dias” 
(1 Pedro 1:20), ou “o último tempo” (Judas 1:18). 
É claro que o tempo em que vivemos é a última 
era. Estamos nele desde que Jesus voltou ao céu e 
mandou o Espírito Santo. Estes últimos dias come-
çaram no Dia de Pentecostes após a ressurreição 
de Jesus e continuarão até Sua segunda vinda.

Sendo assim, a expressão os “últimos dias” 
aqui usada refere-se à era messiânica; não haverá 
um milênio após ela, ou não estaríamos “nestes” 
últimos dias. Jack P. Lewis observou que, ao dizer 
“estes” últimos dias, o escritor estava “identifican-
do os dias com seu próprio tempo”7. O contraste é 
entre os tempos anteriores, quando Deus falou por 
profetas e esta era final, sendo um tempo “prelimi-
nar” e o outro “último”8. A última mensagem é a 
palavra final e definitiva do Deus Todo-Podero-
so. Portanto, não devemos esperar outra. A nova 
aliança, “diferentemente da velha, é derradeira e 
permanente porque sua liderança. Seu sacerdócio 
e seu reino pertencem unicamente Àquele que é o 
Filho eterno”9. Simplesmente não há espaço para 
uma revelação diferencialmente nova depois des-
ta dada por Cristo. Deus é o autor da velha e da 
nova aliança, porém Ele falou de maneira diferen-
te na última aliança.

O uso do tempo verbal grego aoristo lalein em 
Deus falando pelos profetas e pelo Filho sugere 
que Deus já não está falando. Bruce observou 
bem: “A história da revelação divina é uma histó-
ria de progressão até Cristo, mas não há progres-
são além dEle”10. Isto é de suma importância para 
determinar o valor do Novo Testamento como a 
revelação final de Deus à humanidade. Negar esta 
verdade vital é alegar que alguém teria a capaci-
dade de nos dar uma nova Bíblia ou, pelo menos, 
fazer acréscimos ao exemplar que já temos!

  7 Jack P. Lewis, “Hebrews 1:1–4: Christ the Prophet, 
Priest and King,” Faulkner University Lectures (1993), p. 332.

   8 Philip Edgcumbe Hughes, A Commentary on the Epistle 
to the Hebrews. Grand Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Pub-
lishing Co., 1977, p. 37. 

  9 Ibid.
10 Bruce, p. 3.

As vozes do passado são exibidas como infe-
riores a Jesus. Isto inclui anjos (1:4—2:18), Moisés 
(3:1—4:7), Josué (4:8–13) e os sacerdotes aarônicos 
(4:14—7:28). O autor permitiu um agente huma-
no, mas Deus era o verdadeiro emissor no Antigo 
Testamento (veja 3:7; citado de Salmos 95:7). Esta 
é a mesma elevada visão de inspiração sustenta-
da por Cristo, quando referiu-Se a uma passagem 
do Antigo Testamento, dizendo: “o que Deus vos 
declarou” (Mateus 22:31, 32). Jesus também des-
tacou o poder vivo das Escrituras em João 10:35, 
quando disse: “...àqueles a quem foi dirigida a 
palavra de Deus, e a Escritura não pode falhar”. A 
Palavra de Deus dura para sempre. Ela é sempre 
aplicável e eficaz.

O que Deus disse na época do Antigo Testa-
mento foi lido pelo escritor deste livro e pelos pri-
meiros cristãos na Septuaginta, a tradução grega 
das Escrituras do Antigo Testamento. Este fato in-
dica que quando um texto bíblico é devidamente 
traduzido, esse texto deve ser considerado pala-
vra de Deus falada ao Seu povo e ao mundo. To-
davia, esta perspectiva não reivindica inspiração 
para o processo de tradução nem para qualquer 
versão moderna ou antiga! Vamos resumir tudo 
nesta frase abrangente: só existe uma fonte de 
toda a verdade.

O que os apóstolos ensinaram não constituiu 
acréscimos ao ensino de Cristo; tratava-se do que 
já fora autorizado no céu, devendo ser conside-
rado como proveniente do próprio Senhor. Todo 
ensino apostólico era como se fosse transmitido 
pela própria boca de Jesus (Mateus 10:19, 20, 40). 
Hugo McCord verteu o grego de Mateus 16:19 
denotando que os apóstolos estavam ligando na 
terra o que já havia “sido ligado no céu”11. Isto de 
modo algum diminui a importância dos escritos 
do Antigo Testamento; pois citações e referências 
da antiga aliança estão espalhadas por toda a Car-
ta aos Hebreus, com indicadores de que Deus es-
tava falando através desses escritos.

Gênesis 3:15; 12:1–3 e 49:10 já fazia alusões à 
vinda de Cristo12. Isto se tornou ainda mais claro 
em Deuteronômio 18:15 (uma passagem citada 
por Pedro em Atos 3:22), quando se anunciou que 

11 Hugo McCord, McCord’s New Testament Translation of 
the Everlasting Gospel. Henderson, Tenn.: Freed-Hardeman 
University, 1988. Esta tradução é atualmente citada como a 
tradução “Freed-Hardeman”.

12 Paulo explicou o conceito de “descendente” em Gála-
tas 3:16, 19–29.

3



um novo profeta substituiria Moisés. Mais tarde, 
a obra e a natureza do Messias tornaram-se ain-
da mais específicas. Em Salmos 22:14–18 há uma 
descrição profética da crucificação. A ressurreição 
de Cristo foi predita em Salmos 16:8–11, uma pro-
fecia citada por Pedro em Atos 2:25–28.

Hoje Deus “nos falou pelo Filho” os Seus man-
damentos. A revelação completa de Deus – Sua na-
tureza, poder e vontade – só é aprendida por meio 
de Jesus Cristo (João 10:30; 14:9; 17:3–8). É por isso 
que o Novo Testamento, uma vez completo, foi o 
fim de toda a revelação. Quando Cristo veio, Ele re-
velou Deus aos apóstolos. Depois que Cristo subiu 
ao Pai, Ele enviou o Espírito Santo para completar 
a revelação e confirmar as palavras dos apóstolos 
por meio de milagres (Marcos 16:20; João 16:12, 13; 
Hebreus 2:1–4). Dizer que hoje precisamos de uma 
revelação contínua implica que Deus não falou 
tudo por meio de Cristo!

Os milagres e a revelação final agiram com 
o propósito de produzir a fé que salva (Marcos 
16:15–20; João 20:30, 31). Quando provaram “a 
boa palavra de Deus e os poderes do mundo vin-
douro” (Hebreus 6:5), os santos do primeiro sé-
culo participaram, de maneira parcial, da “era” 
eterna, na qual poderes maiores estarão à nossa 
disposição.

Observemos estes contrastes entre a velha e a 
nova aliança:13

A NOVA: CRISTO A VELHA: OS PROFETAS

Deus Filho Homens chamados por Deus

Um Filho Muitos profetas

Uma mensagem final  
e completa

Uma mensagem fragmentada  
e incompleta

“[Deus] nos falou pelo Filho”
Deus agora “nos falou pelo Filho” (v. 2a). A 

palavra aqui traduzida por “falou” (laleo) é mui-
tas vezes usada em Hebreus para revelações di-
vinas (2:2, 3; 3:5; 7:14; 9:19; 11:16; 12:24, 25). Judas 
3 refere-se ao mesmo conceito: “a fé que uma vez 
por todas foi entregue aos santos”.

O mais próximo que podemos chegar de Deus 
nesta vida é através do Seu eterno Filho. A única 
maneira de chegar ao Pai é através do Filho (João 
14:1–6). É Deus quem falou pelo Antigo Testamen-

13 Warren W. Wiersbe, Comentário Bíblico Wiersbe. Estudo 
Expositivo da Epístola aos Hebreus. Rio de Janeiro: Editora 
Central Gospel, 2013, vol. 2, s.p.

to e é Ele quem ainda fala no Novo Testamento. 
A “palavra do Senhor” mencionada nas cartas de 
Paulo diz respeito às coisas que Jesus ensinara an-
teriormente (1 Tessalonicenses 1:8; 4:15). A ordem 
de Paulo que “não [ele], mas o Senhor” dera, por 
implicação, era também a “palavra do Senhor”  
(1 Coríntios 7:10; veja 14:37).

Deus falou a Moisés, conforme está registrado 
em Êxodo 3:6, dizendo: “Eu sou o Deus de teu 
pai, o Deus de Abraão, o Deus de Isaque e o Deus 
de Jacó”. E Jesus citou este mesmo texto, tempos 
depois, citado da LXX: “E, quanto à ressurreição 
dos mortos, não tendes lido o que Deus vos de-
clarou: Eu sou o Deus de Abraão, o Deus de Isaque 
e o Deus de Jacó? Ele não é Deus de mortos, e sim 
de vivos” (Mateus 22:31, 32; grifo meu). Isto de-
monstra conclusivamente que Deus estava falan-
do a pessoas do primeiro século através de uma 
tradução adequada do texto hebraico.

Ele nos fala da mesma maneira hoje – através 
do Seu Filho e através dos escritos inspirados dos 
apóstolos e de seus companheiros. As palavras 
desses homens chegaram a nós através de uma 
tradução adequada e numa variedade de versões. 
Jesus e os apóstolos citaram a versão grega do 
Antigo Testamento, a Septuaginta, em vez do ori-
ginal hebraico. E hoje, Deus também nos fala nas 
traduções da Bíblia!

Jesus É Supremo
Não deveria ser permitido que coisa alguma 

corrompesse nossa suprema visão de Jesus. Os 
cristãos primitivos incorriam no perigo de não 
entender a importância de Jesus e nós precisa-
mos tomar cuidado para não permitirmos que 
as nuvens obscuras de dúvida ou incredulidade 
diminuam a estatura de Jesus diante dos nossos 
olhos.

Robert Milligan explicou extensamente por 
que Jesus Cristo pode ser chamado de Filho de 
Deus: 1) Por causa da Sua concepção e nascimen-
to sobrenaturais pela virgem Maria (Lucas 1:35); 
2) por causa da Sua ressurreição dentre os mor-
tos, segundo Paulo em Atos 13:33 (veja Apocalip-
se 1:5) e 3) “por ser Ele eternamente gerado do 
Pai”14. Se Jesus tivesse sido “gerado” no sentido 
de ser criado pelo Pai no princípio, Deus não po-
deria ter feito todas as coisas por meio dEle (He-
breus 1:2a; João 1:1–3).

14 Milligan, pp. 52–54.

4



Segundo Milligan, Cristo tornou-Se Filho em 
Sua encarnação, mas Ele era o “Logos” (João 1:1, 
2) antes de Sua encarnação e pré-existia com o Pai 
antes desse tempo. Podemos aplicar a expressão 
“Filho de Deus” a Ele, enquanto Ele existiu em 
Sua natureza eterna, assim como dizemos que 
“Abraão saiu de Ur dos Caldeus”, quando sabe-
mos que ele ainda era Abrão, e não Abraão, nesse 
tempo. “Filho de Deus” pode se aplicar à nature-
za divina de Cristo agora bem como ao seu antigo 
ser físico. Em Mateus 4:3 e 6, Satanás usou a ex-
pressão ao falar com Jesus num aparente ceticis-
mo; em Mateus 14:33 os apóstolos referiram-se a 
Cristo como “Filho de Deus” e O adoraram. Pau-
lo parece ter usado este título para louvar em Ro-
manos 1:4. O Livro de Hebreus entende “Filho de 
Deus” como um com Deus, de modo que “Filho 
de Deus” significa unidade completa na glória do 
Pai. O nome “Filho de Deus” representa o caráter 
total de Jesus.

Os judeus alegavam que quando Jesus disse 
que Deus era Seu Pai, Ele estava Se fazendo Deus 
(João 10:33). Se Jesus estivesse fazendo uma rei-
vindicação falsa, então Ele seria mesmo digno de 
morte. Dizer que “Filho de Deus” significa “Um 
com Deus” sugere uma completa unicidade com 
a divindade do Pai. Porque Ele é o “Filho”, Ele é 
“Senhor de todos [os seres criados]” (Atos 10:36). 
Simon J. Kistemaker comentou que, embora a 
tradução literal da expressão do versículo 2a seja 
“por um Filho”, “o substantivo é usado num sen-
tido absoluto da palavra e equivale a um nome 
próprio”15.

Os primeiros três versículos da Epístola aos 
Hebreus formam o tema do livro todo. O méto-
do, a época e os agentes da revelação de Deus são 
mencionados16. Os versículos 1 e 2a especificam o 
tema, e os versículos 2b e 3 expõem os atributos 
divinos de Cristo.

PREGANDO SOBRE HEBREUS

DEUS FALA ATRAVÉS DO SEU FILHO  
(1:1–3)

A revelação de Deus ao homem veio median-
te o Cristo, o nosso Senhor, Seu Filho. A natureza 

15 Simon J. Kistemaker, Exposition of the Epistle to the He-
brews, New Testament Commentary. Grand Rapids, Mich.: 
Baker Book House, 1984, p. 28, n. 3.

16 Lewis, p. 332.

completa de Deus e de Cristo só é concebida na 
Palavra escrita. O que esta verdade acarreta?

Deus teve que tornar a Sua Palavra clara e inteli-
gível, ou ela seria inútil e injusta. O homem não teria 
como se salvar sem uma mensagem inteligível da 
parte de Deus. Ele deixou claras as instruções que 
são necessárias para a nossa salvação.

Uma das tarefas mais importantes da nossa parte 
é procurar compreender a Sua Palavra. Temos ordem 
para procurar compreender a vontade do Senhor 
(Efésios 5:17). Se desejarmos fazer a vontade 
de Deus, podemos conhecer o Seu ensino (João 
7:17).

Precisamos crescer no entendimento da Sua Pala-
vra a fim de ensinarmos outros. Somos incentivados 
a crescer através do conhecimento da Palavra de 
Deus (1 Pedro 2:2; 2 Pedro 3:18). O uso apropria-
do da Palavra nos ajuda a crescer e nos tornarmos 
mestres (Hebreus 5:12–14). Estudar o “alimento 
sólido” nos capacita a sermos maduros e amar os 
ensinos avançados da verdade divina é um sinal 
inequívoco de maturidade.

FÉ NUM DEUS PESSOAL (1:1, 2a)
A necessidade de crer que Deus por meio de 

Cristo nos falou na Bíblia é evidente nas experi-
ências da vida.

Muitas pessoas ficam confusas ao tomar decisões de 
cunho moral porque não conhecem a Bíblia. A fé num 
Deus pessoal é essencial; sem essa fé, a estrutura 
da sociedade se destrói. William F. Buckley dis-
se que a ideia de um Deus impessoal rouba da 
religião os três “R”: “revelação”, “regeneração” e 
“responsabilidade”17.

Sem um Deus pessoal a quem prestar contas, cada 
indivíduo torna-se seu próprio deus e a autoridade 
máxima em todos os assuntos. Na mesma propor-
ção que essa mentalidade aumenta e se alastra, 
dispara também a criminalidade. O caos e a anar-
quia passam a ser o meio de vida para as massas. 
Quando uma nação chega ao ponto máximo de 
rejeitar a Deus, cada lar se torna uma fortaleza e 
todos se munem de uma arma para autodefesa.

Enquanto participava de uma campanha mis-
sionária em 1989 à Guiana, na América do Sul, 
ouvi reclamarem que estavam roubando galinhas 
dos pobres e de idosos que não tinham como se 
defender. Todas as casas tinham algum tipo de 

17 James Burton Coffman, Commentary on Hebrews. Aus
tin, Tex.: Firm Foundation Publishing House, 1971, p. 17.

5



cerca e os ricos tinham cercas altas com barras de 
aço. Por volta de 2003, a situação piorou e os mis-
sionários temerosos tiveram que voltar. Deus foi 
excluído das vidas de muitas pessoas dali.

O QUE FAZ A DIFERENÇA?
Por mais vitais que fossem os profetas do 

Antigo Testamento, eles não se comparavam ao 
Filho que veio para apresentar a nova aliança. 
Hebreus traça contrastes acirrados entre a velha 
e a nova aliança, mostrando que ninguém é mais 
singular do que a natureza do último mensageiro. 
Os mensageiros do Antigo Testamento trouxeram 
verdades gloriosas, mas agora temos uma coisa 
imensamente superior.

A velha aliança era incompleta – com suas “mui-
tas vezes [porções fragmentadas]... muitas maneiras”; 
a nova é completa e final, definitiva. Ela constitui a 
“fé que uma vez por todas foi entregue aos san-
tos” (Judas 3). Isto significa que Deus deu a Sua 
verdade uma única vez aos Seus santos.

O Filho foi mais do que um médium por meio do 
qual o Pai falou. Ele é o meio pelo qual todas as coi-
sas foram feitas, e também é o Herdeiro de tudo 
(v. 2; João 1:1–3). A maior das maravilhas! E nós 
nos tornamos “co-herdeiros” (herdeiros igual-
mente) com Ele (Romanos 8:17). Como podemos 
ser indiferentes a estes comentários gloriosos so-
bre o Filho?

Nos céus tudo ficará claro. Quando o significa-
do de “a expressão exata do seu Ser” (v. 3) ficar 
evidente, certamente nos alegraremos muito mais 
com isto. Precisamos meditar mais no sublime 
desde já, para estarmos preparados para esse lu-
gar preparado. Ler estes versículos sobre o nosso 
Cristo nos leva a querer cantar: “Senhor, nós to-
dos Te adoramos” e “Cristo, Te anunciamos pelo 
mundo”.

RECEBENDO A MENSAGEM DO FILHO
Na mensagem do evangelho, temos acesso à 

maior verdade de todos os tempos. Nada se com-
para com saber por que estamos aqui, de onde 
viemos e para onde vamos. Só a Bíblia fornece as 
respostas para estas perguntas.

Pregar a mensagem de Cristo é pregar Cristo. 
Não podemos professar que estamos firmes em 
Cristo sem verdadeiramente estarmos firmes na 
Sua doutrina. Crer em outros ensinos é insensato 
e incoerente. Sabemos através de Hebreus, par-
ticularmente, que a mensagem do Antigo Testa-

mento foi dada em preparação para a revelação 
maior do Filho. Toda ela apontava para Cristo. Os 
homens que registraram os Rolos do Mar Morto 
pensavam estar à beira do fim dos tempos. Es-
tavam equivocados, pelo menos em partes, pois 
não conheciam o Cristo das Escrituras. O “Mestre 
de Justiça” deles não era o Messias18.

Deus fala conosco agora através do Filho. Esta 
verdade é enfatizada pela história da Transfigura-
ção (Mateus 17:1–8; Marcos 9:2–7; Lucas 9:28–36). 
Nessa ocasião, a voz de Deus anunciou: “Este o 
meu Filho amado, em quem me comprazo; a Ele 
ouvi” (Mateus 17:5). Hoje devemos ouvir apenas 
a Palavra de Cristo como autoridade sobre nós.

Obviamente, quem recebe a mensagem dos após-
tolos recebe Cristo (Mateus 10:40). Não saberíamos 
quase nada sobre Jesus não fosse pelos que Ele 
enviou com a missão de levar Sua mensagem 
adiante. Imediatamente após a transfiguração, 
as Escrituras dizem: “achou-se Jesus sozinho” 
(Lucas 9:36). Nossa pregação deveria destacar a 
certeza de que Jesus substituiu e superou Moisés 
e Elias – a Lei e os Profetas. Só Ele tem autorida-
de sobre todas as coisas. Tudo o que sabemos de 
Jesus veio dEle através de escritores dotados de 
poder. Assim o envio do Filho de Deus foi a chave 
para entendermos a história bíblica.

A revelação de Jesus é única. Raymond Brown 
falou das excessivas dúvidas levantadas no mun-
do de hoje com respeito à divindade de Jesus, 
replicando eficazmente: “Mas Hebreus nos apre-
senta um Cristo cuja perfeita natureza sem peca-
do é uma revelação singular, cujo sacrifício é eficaz 
para a nossa salvação, e cuja autoridade no céu e 
na terra é sem igual”19. Esta é uma defesa simples, 
porém excelente.

IMPLICAÇÕES GLORIOSAS (1:2a)
“Não há limite para fazer livros” (Eclesiastes 

12:12a). As pessoas leem e leem e leem. Há mais 
livrarias do que jamais houve. Lemos todo tipo 
de coisas, inclusive livros e revistas sobre aconte-
cimentos reentes, história, filmes, teatro e pesso-
as – ainda que poucos leiam a Palavra de Deus! 
Pode-se ler mais verdade sobre o Divino e Sua 

18 Donald A. Hagner, Encountering the Book of Hebrews: 
An Exposition, Encountering Biblical Studies. Grand Rapids, 
Mich.: Baker Academic, 2002, p. 31.

19 Raymond Brown, The Message of Hebrews: Christ Above 
All, The Bible Speaks Today. Downers Grove, Ill.: Inter- 
Varsity Press, 1988, p. 35. 

6



vontade das Escrituras do que de qualquer outra 
fonte.

Entender o que Deus disse através de Cristo pode 
deixar a pessoa eternamente feliz e satisfeita. Isto re-
vela o fato mais maravilhoso da história – quando 
Deus, amando de tal maneira o mundo, enviou 
Seu Filho como Seu representante a fim de de-
monstrar a vontade do Pai para a humanidade. 
Através de Seu próprio sacrifício, Ele proveu os 
meios para a nossa salvação eterna. As pessoas 
leem com avidez o que supostos peritos deno-
minam métodos de enriquecimento. Mesmo que 
essas riquezas sejam alcançadas, elas se acabam. 
Por que não buscar uma coisa que garanta recom-
pensas eternas? Leia a Bíblia!

O Filho de Deus é a fonte de todo o nosso conhe-
cimento de Deus. Sem a revelação de Jesus a nós, 
nada poderíamos saber sobre o conhecimento do 
poder e da divindade de Deus (Romanos 1:20, 
21); nada entenderíamos do plano divino para a 
nossa redenção eterna. Conhecer Cristo é conhe-
cer o Seu Pai (João 14:6–11). Sem o sol no sistema 
solar, todos morreriam e sem o Filho que veio à 
terra, não teríamos esperança de vida além deste 
vale de lágrimas. Salmos 84:11 afirma: “Porque o 
SENHOR Deus é sol e escudo; o SENHOR dá gra-
ça e glória; nenhum bem sonega aos que andam 
retamente”.

Aprendemos dEle porque Deus escolheu nos falar 
através de Cristo sobre Si mesmo. Não há outro meio 
de ir ao Pai, senão pela mensagem de Cristo (João 
14:6). É por isso que nunca se achou um cristão 
onde o evangelho não foi. Cabe a nós transmitir a 
mensagem que Deus nos falou pelo Filho.

Você gostaria de saber mais sobre o seu Pai 
celestial? Então estude a Sua Palavra. Certo ho-
mem morador de uma pequena cidade faleceu 
quando seu filho ainda era bebê. Enquanto os 
outros meninos trabalhavam nos campos, brinca-
vam e pescavam com os pais, o menino cresceu 
sem nenhuma lembrança do pai. Então, quando 

adulto, o jovem pôs-se a perguntar às pessoas que 
haviam conhecido seu pai como ele era. E assim 
passou o resto da vida, a juntar todas aquelas in-
formações fragmentadas, na tentativa de conhe-
cer o pai. Nós também teríamos de fazer o mesmo 
em relação ao nosso Pai celestial, não fosse Jesus 
Cristo e a revelação que Ele nos trouxe20. 

VINDO A CRISTO
(EM HEBREUS)

Como o Livro de Hebreus nos diz que uma 
pessoa entra no lugar santo? Como ele explica o 
caminho até a presença de Deus? Um versículo 
chave é Hebreus 10:22: “Aproximemo-nos, com 
sincero coração, em plena certeza de fé, tendo o 
coração purificado de má consciência e lavado o 
corpo com água pura”.

O processo de entrarmos em Sua divina e san-
ta comunhão divide-se em quatro estágios. Ob-
servemos estes estágios com cuidado.

Com um coração sincero. Viver na presença de 
Deus sempre começa com uma mente limpa, pura 
e confiante.

Com plena certeza de fé. Temos de nos aproxi-
mar crendo que Deus existe e que Ele nos recom-
pensa (11:6); temos que confiar completamente no 
sangue de Jesus (10:19).

Com uma consciência purificada. Ele disse: “Ten-
do nosso coração purificado de má consciência”. 
Esta qualidade começa com o arrependimento e 
se consolida com o batismo.

Com o corpo lavado com água pura. Este estágio 
refere-se ao batismo. A esta altura, somos purga-
dos de todo pecado através do sangue de Cristo.

Com fé e purificação, estamos prontos para 
entrar na presença de Deus.

Eddie Cloer

20 Esta ilustração é de Long, pp. 15–16.

Autor: Martel Pace
© A Verdade para Hoje, 2015 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS

7


