
2bA quem constituiu herdeiro de todas as coisas, 
pelo qual também fez o universo. 3Ele, que é o 
resplendor da glória e a expressão exata do seu 
Ser, sustentando todas as coisas pela palavra do 
seu poder, depois de ter feito a purificação dos 
pecados, assentou-se à direita da Majestade, nas 
alturas.

Nesta breve passagem, sete declarações mara-
vilhosas resumem a natureza e a glória divinas de 
Cristo. Examinando-as, vamos analisar o que sig-
nifica cada atributo divino com respeito ao nosso 
relacionamento com Ele.

ELE É HERDEIRO DE TODAS AS COISAS 
(1:2b)

Jesus é declarado “herdeiro de todas as coi-
sas” (v. 2b). Esta frase pode ecoar Salmos 2:8, que 
diz que todas as coisas foram prometidas a Ele, 
incluindo “as nações”. Cristo é agora o Supremo 
Cabeça sobre todas as coisas (Colossenses 1:18; 
Efésios 1:22, 23). O escritor comentou essa ver-
dade ao explicar em Hebreus 2:5–9 que “Jesus, 
sendo o último Adão, tem todas as coisas debaixo 
dos Seus pés”. Ele mencionou “todas as coisas” 
(ta» pa¿nta, ta panta), uma expressão abrangente 
que pode apenas significar “os seres humanos” 
ou pode incluir tudo que há na terra e no céu. Não 
deve haver dúvida de que “todas as coisas” inclui 
os remidos. Portanto, somos de Cristo, Cristo é 
de Deus e tudo que pertence a Cristo pertence a 
nós (1 Coríntios 3:21–23). Ele é “herdeiro” porque 
Deus só tem um “Filho”. Para nós não existe fi-
liação nem herança sem Cristo. Verdadeiramente, 
Cristo representa a porta aberta para os incontá-
veis tesouros que Deus preparou para os remidos. 
Ninguém pode contemplar esta verdade gloriosa 
sem ficar tomado de alegria e admiração.

Não podemos precisar exatamente quando 

Jesus assumiu Sua posição atual, mas isto acon-
teceu definitivamente antes dEle anunciar que 
“toda autoridade” Lhe fora dada (Mateus 28:18). 
Paulo, em Filipenses 2:5–9, declarou que a exalta-
ção de Jesus veio em consequência de Sua morte 
e ressurreição. Embora muitas coisas nestes ver-
sículos estejam acima de nosso entendimento, 
precisamos ter em mente a verdade da grande 
exaltação do Filho de Deus.

ELE FEZ O UNIVERSO (1:2c)
O escritor declarou: “pelo qual [Jesus Cristo] 

também fez o universo” (v. 2c). Apesar de estar 
no plural, a palavra equivalente a “universo” 
(ai˙w◊naß, aionas) pode ser traduzida por “univer-
so” ou “mundo”.

Cristo participou da criação e nada do que foi 
feito se fez sem Ele (João 1:1–3)! O sacerdote ale-
xandrino Arius (ca. 250–336 d.C.) alegou que Jesus 
era um ser criado. Ao refutá-lo, o patriarca grego 
Atanásio (ca. 293–373 d.C.) replicou usando o pri-
meiro capítulo de João: uma vez que Jesus partici-
pou da criação de todas as coisas, Ele mesmo não 
poderia ser uma criatura, um ser criado! Todos que 
hoje alegarem ser Jesus um arcanjo criado serão re-
futados pelo mesmo raciocínio. Ainda que muitos 
duvidem, a presença de Jesus na Divindade pode 
ter sido indicada pelo substantivo plural para Deus 
(MyIhølTa, ‘elohim) em Gênesis 1:1, 26.

Se fôssemos capazes de imaginar o espantoso 
poder exibido na Criação, não conseguiríamos li-
mitar Deus de forma alguma. Todo descrente faz 
exatamente isto, pois não concebe um Deus tão 
grandioso a ponto de criar a vastidão do espaço 
com tudo o que nele há. O crente não deve ter 
dificuldade para aceitar que Jesus criou todas as 
coisas. Ele não deve nem se incomodar com as 

A Natureza e a Glória  
de Cristo (1:2b–3)

Hebreus Cristo, O Filho (1:1—4:13)

1



descobertas de buracos negros, estrelas novas e 
corpos celestes anteriormente desconhecidos no 
espaço. As novas informações devem nos fazer 
adorar com maior admiração e gratidão por sa-
bermos mais sobre o poder, a força e a sabedoria 
de Deus.

Se novas descobertas abalam nossa fé, só pode 
ser porque temos uma visão limitada da grandeza 
e majestade do nosso Deus. As evidências em fa-
vor de um Criador com admirável poder e capa-
cidade estão implícitas em cada célula dos nossos 
corpos. O Deus que Se importa tanto com cada 
filho Seu a ponto de saber quantos fios de cabelo 
há em nossas cabeças é um Deus que pode se im-
portar conosco até nas mínimas questões (Lucas 
12:6, 7).

F. F. Bruce podia estar certo ao dizer que a fra-
se “pelo qual também fez o universo” poderia ser 
um verso de um hino cristão ou de uma confissão 
de fé da igreja primitiva (veja João 1:3; Colossen-
ses 1:16)1. A linguagem dos versículos 1 a 3 é tão 
imponente em louvor a Cristo que parece ressoar 
com vozes unidas num hino cristão do primeiro 
século.

ELE É O RESPLENDOR DA  
GLÓRIA DE DEUS (1:3a)

O Filho é descrito como “o resplendor da 
[Sua] glória” (v. 3a). Vemos aqui a grandeza de 
Cristo no fato de que Ele reflete a glória do Pai. 
“Resplendor” (aÓpau/gasma, apaugasma) pode 
significar “brilho” ou aquilo que “reflete a glória 
de Deus” (RSV). A versão inglesa da Bíblia de Je-
rusalém diz: “a luz radiante da glória de Deus”. 
Todavia, sugerir que Jesus reflete a gloria de Deus 
assim como a lua reflete a luz do sol seria errado. 
“Luz direta” seria uma descrição melhor.

A expressão “o resplendor da glória” encontra 
paralelos em “a imagem do Deus invisível” (Co-
lossenses 1:15) e “forma de Deus” (Filipenses 2:6). 
A glória de Deus era uma luz ofuscante no Anti-
go Testamento (Êxodo 34:29–35). Este resplendor 
remete à aparência de Jesus na transfiguração 
(Mateus 17:2; Marcos 9:2, 3; Lucas 9:29). Naque-
le momento, Ele irradiou o shekinah (literalmente, 
“habitar”), ou seja, a presença de Deus conforme 

1 F. F. Bruce, The Epistle to the Hebrews, The New In­
ternational Commentary on the New Testament. Grand 
Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1964,  
p. 4. Estudos mais recentes lançaram dúvidas sobre a ideia 
de identificar hinos pela eufonia de palavras.

descrita no Antigo Testamento. A aparência dessa 
glória deveria ter convencido os apóstolos de que 
eles já não deveriam ouvir a Moisés, mas deve-
riam receber Jesus como autoridade final. Deus 
acrescentou: “A Ele ouvi” para enfatizar essa ver-
dade.

A glória descrita aqui é uma demonstração 
de que a completitude da Divindade habita em 
Cristo (Colossenses 2:9). Uma intenção evidente 
do autor era mostrar que a própria natureza de 
Jesus é a da Divindade.

No quarto século, houve vários debates para 
provar a divindade de Jesus porque não compre-
ender a natureza de Cristo, consequentemente, 
debilita toda a natureza do evangelho. De fato, 
toda a nossa vida estará erra, se tivermos um con-
ceito equivocado de Cristo e O considerarmos 
apenas uma “manifestação” da Divindade e não 
a essência de Deus. Esta declaração é paralela à 
declaração de João de que “o Verbo estava com 
Deus, e o Verbo era Deus” (João 1:1).

Tendo mostrado como Deus nos comunica Sua 
vontade, o autor prosseguiu enfatizando a glória 
de Deus manifestada em Cristo. Por que esta ver-
dade era tão vital no primeiro século? Os judeus 
se gloriavam na beleza do templo e o viam como 
a manifestação da presença de Deus entre eles. Os 
judeus cristãos tinham que entender que a glória 
de Cristo em muito excedia a do templo, o qual 
logo seria destruído para sempre (isto ocorrem no 
ano 70 d.C.).

ELE É A EXPRESSÃO EXATA DE DEUS  
(1:3b)

Cristo é “a expressão exata do seu Ser” (v. 3b). 
Assim como a imagem numa moeda corresponde 
ao formato do seu cunho2, o Filho de Deus é “a 
expressa imagem da Sua pessoa” (RC). A palavra 
“imagem” (carakth/r, charakter) só é usado neste 
versículo do Novo Testamento e refere-se a uma 
reprodução exata. Não significa o que “caráter” 
significa em português. Em outras passagens Je-
sus é chamado de eikon (“a imagem exata”) de 
Deus (2 Coríntios 4:4; Colossenses 1:15). O ho-
mem é chamado de “a imagem [eikon]... de Deus” 
em 1 Coríntios 11:7. Charakter refere-se a uma có-
pia exata, ao passo que eikon refere-se apenas a 

2 A peça de ferro ou o sinal por ela deixado para se gra-
var ou cunhar moedas chama-se “cunho”. Este é o sentido 
original da fraseologia aqui.

2



possuir traços representativos. Jesus possui todos 
os atributos de Deus, Seu Pai. O antigo escritor 
Theodore de Mopsuestia (350–428 d.C.) disse que 
“a Palavra era Deus” (João 1:1) é equivalente a 
“Ele é... a expressão exata do Seu Ser”3.

Segundo esta linguagem, então, Jesus é uma 
“cópia” – mas isto não significa nada senão a pró-
pria coisa real. Crisóstomo explicou que este termo 
poderia ser usado somente porque “a linguagem 
humana é inadequada para descrever a verdade 
transcendental com precisão”4. Não devemos per-
mitir que palavras traduzidas nos levem a uma 
conclusão errada que viole outras passagens cla-
ras! Cristo é superior a qualquer outro ser ou anjo 
por causa do Seu relacionamento íntimo com o Pai. 
Ele é divino, embora seja outra pessoa distinta do 
Pai, e tem a mesma essência que Deus (João 10:30; 
17:20, 21)5. A adoração, antiga ou moderna, que 
proclama Jesus somente como um homem mortal 
ou o supremo anjo não condiz com o que Hebreus 
propõe. Jesus tem a natureza do Pai: isto é impres-
sionante, mas é a verdade claramente declarada 
nas Escrituras! Esta expressão é a declaração mais 
importante e mias profunda sobre a divindade de 
Cristo. “Pessoa”, “ser” ou “natureza” (uJpo/stasiß, 
hupostasis) é o ser a essência de alguém. Esta passa-
gem, sem dúvida, sustenta a opinião de que Jesus 
tem a mesma natureza do Pai.

ELE SUSTENTA TODAS AS COISAS PELA 
PALAVRA DO SEU PODER (1:3c)

A seguir, o escritor disse que Cristo “sustenta 
todas as coisas pela palavra do Seu poder” (v. 3c). 
Este pensamento também se encontra em Colos-
senses 1:17: “Ele é antes de todas as coisas. Nele, 
tudo subsiste”. Ele é uma descrição da obra pro-
videncial. Assim como o mundo foi criado pela 
“palavra” (rJhvma, rhema) de Deus, ele é sustenta-
do por Sua palavra – Seu poder conservador. Tão 
certo quanto Ele criou todas as coisas, nada pode 
continuar a existir sem Ele.

3 Theodore de Mopsuestia, Commentary on John; citado 
em Philip Edgcumbe Hughes, A Commentary on the Epistle 
to the Hebrews. Grand Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Pub-
lishing Co., 1977, 44, n. 21.

4 Hughes, p. 41.
5 “A ilustração não pode ser forçada longe demais, por-

que não deve ser suposto que o Filho é formalmente distinto 
do Pai como o carimbo é diferente da impressão que pro-
duz” (Donald Guthrie, Hebreus, Introdução e Comentário. Série 
Cultura Bíblica. Trad. Gordon Chown. São Paulo: Vida Nova 
& Mundo Cristão, 1a. ed., 1984, p. 62).

Esta declaração também pode significar que 
Ele mantém a ordem e o bem-estar do universo. 
“Todas as coisas” inclui anjos, homens, sóis, luas 
e estrelas. Isto quer dizer que Jesus realiza um mi-
lagre todos os dias ao fazer alguma coisa ou dizer 
uma palavra para manter a ordem mundial? Não, 
pois Ele já estabeleceu um sistema material que 
se comporta continuamente de uma maneira or-
denada. O sol aparece todas as manhãs porque, 
desde o princípio, Jesus não mencionou a palavra 
para alterar esse sistema. Denominamos isto de 
providência comum de Deus.

A palavra falada de Deus criou o universo do 
nada (Hebreus 11:3). Jesus é “aquele que conduz 
todas as coisas para o seu devido curso”6. Os pla-
netas são mantidos em suas órbitas pelo poder, 
autoridade e eficácia de Sua palavra. O conceito 
de Deus como Criador era bem conhecido aos ju-
deus fiéis do Antigo Testamento (veja Isaías 40:21, 
22). Precisamos meditar mais nesses pensamen-
tos e crer completamente no poder criativo e na 
providência de Deus.

ELE FEZ A PURIFICAÇÃO DOS PECADOS 
(1:3d)

Cristo “[fez] a purificação dos pecados” (v. 3d). 
A NVI diz que Ele “realizou a purificação dos pe-
cados”. Nesta simples expressão reside o âmago 
do evangelho. Debaixo da lei de Moisés, a puri-
ficação moral só era feita por sacrifício (Hebreus 
9:22). Jesus forneceu o meio de perdoar os nossos 
pecados através do seu sangue derramado na cruz. 
O benefício é que temos perdão contínuo à nossa 
disposição (1 João 1:7). “Ter feito” (poihsa¿menoß, 
poiesamenos), que é um particípio aoristo, mostra 
que a ação foi realizada no passado. Isto enfatiza 
que a obra redentora de Cristo está completa, fato 
que é um dos destaques do Livro de Hebreus.

Jesus não veio meramente para ensinar re-
tidão moral ou apenas ser um exemplo ou um 
mártir. Ele veio para tirar os pecados, a fim de ter-
mos vida eterna. A grande verdade aqui, porém, 
é que fazendo a purificação dos pecados, o Filho 
de Deus realizou algo que ninguém mais pode-
ria fazer. Ele fez o que o sumo sacerdote não po-
dia fazer, pois os atos do sacerdote só concediam 
remissão por um ano. Ele continua a obra de re-
denção vivendo para sempre a interceder por nós 
(Hebreus 7:25).

6 Bruce, p. 6.

3



ASSENTOU-SE À DIREITA DE DEUS (1:3e)
O Filho é nosso Redentor. Tendo realizado a 

purificação de pecados, Jesus assentou-Se à direi-
ta de Deus (v. 3e). Quando Jesus apareceu a Es-
têvão à direita do trono celestial, Ele está em pé 
(Atos 7:56)! A ênfase de Hebreus de que Cristo 
agora está “assentado” mostra que Sua obra de 
redenção está acabada, refutando todo tipo de 
doutrina de oferta contínua de Si mesmo como 
um sacrifício.

A referência feita aqui é a Salmos 110:1, que 
é um texto chave citado repetidamente em He-
breus (1:13; 8:1; 10:12, 13; 12:2). Hebreus 10:11 
contrasta a posição em pé diária dos sacerdotes 
araônicos com o assentar-Se de Cristo. Nada foi 
providenciado para que os sacerdotes judaicos 
se sentassem; não havia cadeiras no tabernáculo. 
Os sacerdotes judeus trabalhavam continuamen-
te para conseguir uma salvação inadequada. Ao 
contrário disso, Cristo realizou por completo a 
nossa salvação através de Sua obra redentora rea-
lizada de uma vez por todas na cruz!

Salmos 110 foi dedicado a um príncipe da 
casa de Davi. “Evidentemente”, era “uma prer-
rogativa da casa de Davi assentar-se na presença 
divina, como fez o próprio Davi quando ‘entrou 
na Casa do SENHOR, ficou perante Ele [Javé]’” 
(2 Samuel 7:18)7. O salmo tornou-se um dos tex-
tos favoritos da igreja primitiva para comprovar 
a messianidade de Jesus. (Veja Marcos 12:37; Atos 
2:34; 1 Coríntios 15:25; Efésios 1:20.) Era usado 
para mostrar não só que a obra de Jesus estava 
concluída e Ele estava descansando, como tam-
bém que Ele reinava com Deus assentado (Atos 
2:33–36). Ele é “Príncipe e Salvador” (Atos 5:31) e 
está entronizado com Seu Pai!

PREGANDO SOBRE HEBREUS

DEUS, O “INACESSÍVEL”  
(1:3; 1 TIMÓTEO 6:16)

Um buraco negro no espaço poderia ser uma 
analogia física de um Deus invisível, uma vez que 
ele é um corpo celeste cuja massa está tão conden-
sada que sua gravidade não permite que nem a 
luz escape? Não é possível ver um buraco negro 
no espaço, e só sabemos de sua existência devido 
à sucção gravitacional que ele exerce sobre a maté-

7 Ibid., p. 8.

ria que gira em torno dele no espaço. Esta analogia 
é obviamente oposta ao “inacessível” porque um 
buraco negro transforma tudo que está próximo 
em parte de sua massa compelindo toda matéria 
que se aproxima para dentro de si sem possibi-
lidade de escapar. Todavia, se Deus fez algo do 
qual nada escapa, certamente Ele também pode 
fazer um poder ao qual nada tem acesso – ou Ele 
poderia ser esse poder. No mínimo, esta seria 
uma analogia da vastidão do poder divino. Ele 
fez coisas únicas no universo que demonstram a 
nossa mente limitada que existem coisas físicas 
que são inacessíveis, ou que das quais não pode-
mos nos aproximar. Todavia, nenhuma analogia 
do mundo físico pode descrever adequadamente 
a natureza de Deus.

“A EXPRESSÃO EXATA” (1:3)
Se você for ao Museu do Ipiranga, em São 

Paulo, verá entre o acervo de objetos da família 
imperial, alguns carimbos oficiais. As figuras es-
tampadas nos carimbos representam a autorida-
de local. Mesmo que você tivesse permissão para 
pegar um desses carimbos antigos e imprimi-lo 
numa folha de papel, não teria autoridade para 
usá-lo. Teria o carimbo, mas não teria o poder. 
Consequentemente, ele seria inútil a você. Jesus, 
por sua vez – revestido de toda autoridade de 
Deus e sendo “a expressão exata do Seu ser” – 
podia falar em nome de Deus provido de Sua au-
toridade divina. Ele era a representação e o poder 
de Deus.

SUA PALAVRA (1:3)
Pregamos e ensinamos o bastante sobre nosso 

Deus todo-poderoso e Seu Ungido? Isaías 40:22, 
26–28 atribui a Deus características únicas que 
também são reivindicadas a Cristo em Hebreus. 
Seu poder provê a solução para problemas na ter-
ra. Embora Jesus não tenha prometido nos livrar 
deles, Ele Se oferece para fazê-los cooperar para o 
nosso bem (Romanos 8:28).

Todas as coisas estão “sustentadas” por causa 
de Cristo. Ele fala e por isso este mundo não des-
penca. Do mesmo modo, Deus disse: “Que haja 
peixes que nadem!” e eles apareceram. Este con-
ceito não dá lugar a outra coisa senão a criação 
feita por Deus. A evolução do tipo que transforma 
um invertebrado num vertebrado simplesmente 
não se encontra no registro fóssil. É preciso haver 
provas dessa transformação para que se estabele-

4



ça a veracidade do princípio da evolução, porém 
existem muitas “lacunas” no registro fóssil a se-
rem confirmadas. A teoria da evolução é rejeitada 
pela Bíblia. Deus controla tudo, tendo Jesus como 
Seu agente atuante.

“A PURIFICAÇÃO DE PECADOS” (1:3)
Jesus preparou que cada alma fosse purificada 

do pecado, com sua culpa e consequências eter-
nas. Ele ofereceu o Seu sangue para selar a nova 
aliança e realizar isto (Mateus 26:28). A chamada 
elite cultural considerou isto uma ideia insana e 
tosca. Viam a ideia de alguém morrer para salvar 
a humanidade como um pensamento desprezível. 
Todavia, para nós que cremos, é como um belo 
poema ou uma peça musical. É a maior de todas 
as histórias. Poucas coisas podem nos fazer amar 
mais do que saber que ele fez um grande sacrifício 
ou até morreu para vivermos. Esta mensagem tem 
um poder incomparável. Se houvesse outro meio 
de obter o perdão de nossos pecados, Deus o teria 
usado. A fé islâmica contém um ponto fraco: não 
há método nem um fundamento lógico pelo qual 
Alá perdoe os pecados – Ele apenas proclama que 
está perdoado! Os cristãos reconhecem que nosso 
Pai amado sabe que tudo que vale a pena tem um 
preço. Ele sabia que a justiça requer um pagamen-
to justo pelo pecado e que a imperfeição não atin-
ge a perfeição de si mesma. Portanto, Ele proveu, 
a um custo altíssimo, o grande preço expiatório 
– o sangue de Jesus!

SETE  
CITAÇÕES DO ANTIGO  

TESTAMENTO EM HEBREUS 1

1
Pois a qual dos anjos disse jamais:
Tu és meu Filho,
Eu hoje Te gerei? (1:5a; citado de Salmos 2:7).

2
E outra vez:
Eu Lhe serei Pai,
e Ele me será Filho? (1:5b; citado de 2 Samuel  
	 7:14).

3
E, novamente, ao introduzir o Primogênito no  
	 mundo, diz:
E todos os anjos de Deus O adorem (1:6; citado  
	 de Salmos 97:7b).

4
Ainda, quanto aos anjos, diz:
Aquele que a Seus anjos faz ventos,
e a Seus ministros, labareda de fogo (1:7; citado 
de Salmos 104:4).

5
Mas acerca do Filho:
O teu trono, ó Deus, é para todo o sempre;
e: Cetro de equidade é o cetro do Seu reino.
Amaste a justiça e odiaste a iniquidade;
por isso, Deus, o Teu Deus, Te ungiu com o óleo  
	 de alegria como a nenhum dos Teus compa- 
	 nheiros (vv. 8, 9; citado de Salmos 45:6, 7).

6
Ainda:
No princípio, Senhor, lançaste os fundamentos  
	 da terra,
e os céus são obra das Tuas mãos;
eles perecerão; Tu, porém, permaneces;
sim, todos eles envelhecerão qual veste;
também, qual manto, os enrolarás,
e, como vestes, serão igualmente mudados;
tu, porém, és o mesmo, e os teus anos jamais  
	 terão fim (vv. 10–12; citado de Salmos  
	 102:25–27).

7
Ora, a qual dos anjos jamais disse:
Assenta-te à Minha direita,
até que Eu ponha os Teus inimigos
por estrado dos Teus pés? (1:13; citado de 
	 Salmos 110:1).

Autor: Martel Pace
© A Verdade para Hoje, 2015 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS

5


