
Tomando por base os versículos iniciais da car-
ta, fica claro que Pedro considerava seus leitores 
sucessores diretos de Israel. Eles eram o povo “elei-
to” de Deus. Embora houvesse entre seus leitores 
tanto judeus como gentios, ambos eram escolhidos 
de Deus por causa de seu relacionamento com Ele 
em Jesus Cristo. As palavras do apóstolo acertavam 
em cheio o entendimento vétero-testamentário do 
povo de Deus, mas logo os conceitos do Antigo 
Testamento não seriam suficientes. Afinal, os leito-
res haviam experimentado um novo nascimento. 
A viva esperança se baseava agora na ressurreição 
de Jesus Cristo. A herança deles era eterna, esta-
va reservada no céu. Mediante a fé, aguardavam 
“uma salvação preparada para revelar-se no últi-
mo tempo”.

“Regenerados para uma Viva 
Esperança” (1:3–5)

3Bendito o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus 
Cristo, que, segundo a sua muita misericórdia, 
nos regenerou para uma viva esperança, median-
te a ressurreição de Jesus Cristo dentre os mortos, 
4para uma herança incorruptível, sem mácula, 
imarcescível, reservada nos céus para vós outros 
5que sois guardados pelo poder de Deus, median-
te a fé, para a salvação preparada para revelar-se 
no último tempo.

Versículo 3. As palavras de Pedro são notáveis 
pela firme posição que ele tomou sobre a revelação 
de Deus a Israel, abordando, ao mesmo tempo, a 
novidade de Sua revelação em Cristo. Os piedosos 
de Israel costumavam achar oportuno iniciar as pa-
lavras de exortação ou louvor com a expressão ben-
dito [seja]. Melquisedeque, rei de Salém, declarou: 

“Bendito seja Abrão pelo Deus Altíssimo”, e depois 
acrescentou: “E bendito seja o Deus Altíssimo” 
(Gênesis 14:19, 20). Davi começou assim suas pala-
vras a Abigail: “Bendito o Senhor, Deus de Israel” 
(1 Samuel 25:32). Os salmistas usavam com frequ-
ência essas palavras a fim de louvar o Senhor (por 
exemplo, Salmos 28:6; 31:21; 41:13; 66:20; 68:19, 35). 
Quando Jesus entrou em Jerusalém as multidões 
clamaram: “Bendito o que vem em nome do Se-
nhor!” (Mateus 21:9)1. Usando a mesma construção 
gramatical de Pedro, Zacarias proclamou: “Bendito 
seja o Senhor, Deus de Israel” (Lucas 1:68). Final-
mente, Paulo usou expressões idênticas à de Pedro 
em 2 Coríntios 1:3 e Efésios 1:3.

Estas palavras têm raízes na piedade da Escri-
tura de Israel e na tradição de suas sinagogas, mas 
Pedro estendeu seus comentários. Para o apósto-
lo, a qualidade divina de ser bendito revelou-se 
mais completamente no fato de ser Ele o Deus e 
Pai de nosso Senhor Jesus Cristo. Pedro afirmou 
que Deus é peculiarmente “Pai” do homem Jesus 
de Nazaré. E este Jesus de Nazaré é “nosso Senhor 
Jesus Cristo”. O senhorio de Jesus de Nazaré foi 
evidente enquanto Ele viveu em forma humana, 
porém intensificou-se ainda mais em Sua exaltação 
para reinar à destra de Deus. Assim Pedro condu-
ziu seus leitores, partindo da revelação do Antigo 
Testamento para o Novo Testamento. 

Deus deve ser louvado. Ele deve ser sempre 
bendito pelo Seu povo por ter tomado a iniciativa 
de nos salvar. É segundo a Sua muita misericór-

1 O verbo “seja” ou “é” está oculto tanto em 1 Pedro 1:3 
como em Mateus 21:9. O particípio perfeito eujloghme÷noß 
(eulogemenos) é traduzido por “bendito” em Mateus 21:9, en-
quanto Pedro usou o adjetivo eujloghto\ß (eulogetos). Um par-
ticípio é um adjetivo verbal. A diferença entre a declaração 
“bendito é” e o imperativo “Bendito seja” é pequena.

1 Pedro	 1:3–25

Salvação, o Fim da Fé 
(Parte 1)

1



dia que o apóstolo e seus leitores desfrutavam do 
relacionamento que eles passaram a ter com Deus. 
Participaram da esperança e da promessa de Cris-
to porque Deus, em “Sua muita misericórdia” es-
colheu agir, alcançar um povo enviando Seu Filho 
Jesus como redentor.

Pedro continuou a discorrer acerca do velho 
e do novo. Deus ser bendito e Suas misericórdias 
serem muitas não eram conceitos novos nem sur-
preendentes. Estavam profundamente enraizados 
no passado de Israel, mas o pensamento seguinte 
era novo2. Um judeu participava das bênçãos do 
povo de Deus desde seu nascimento. Quando sua 
mãe o paria e seu pai o circuncidava no oitavo dia, 
ele se tornava parte da comunidade do povo de 
Deus. Não foi assim com os ouvintes de Pedro! 
Não foi pelo nascimento físico, mas por um nasci-
mento maravilhoso que eles passaram a fazer par-
te da comunidade cristã. Eles foram regenerados, 
ou seja, renasceram. Através do novo nascimento 
Deus acrescentou-os ao Seu povo.

Alguns autores do Novo Testamento usaram 
termos radicais para descrever a transição do não 
cristão para a vida cristã. Para Paulo, a analogia 
mais usada era de morte. Todavia, a ideia de cristãos 
desfrutarem da novidade de vida não estava ausen-
te dos escritos de Paulo; ele trouxe o assunto à tona 
em Romanos 6:3, 4. O crente morre no batismo para 
andar em novidade de vida. Ele é sepultado com 
Cristo (sunqa¿ptw, sunthapto) para ser ressuscitado 
com Ele. O novo nascimento é uma metáfora entre 
muitas outras que testificam a mudança de posição 
do cristão perante Deus e sua vida transformada.

João registrou a conversa de Jesus sobre o novo 
nascimento com o mestre da lei Nicodemos (João 
3:1–8). Jesus disse que é um nascimento “da água 
e do Espírito”. G. R. Beasley-Murray estava cor-
retíssimo quando declarou: “...é difícil entender 
qualquer outra referência que não o batismo nas 
palavras ėx u¢datoß [ex hudatos, ‘de água’]”3.

As águas do batismo estavam na mente de 
Paulo quando ele escreveu sobre a lavagem de 

2 Embora os rabinos comparassem um prosélito com um 
recém-nascido, dificilmente pensavam na renovação moral 
e espiritual inerentes às referencias do Novo Testamento ao 
novo nascimento. Depois de examinar as evidências, G. R. 
Beasley-Murray concluiu: “...a aplicação do conceito de re-
generação para a vida espiritual do indivíduo era incomum 
tanto no judaísmo como no mundo de sincretismo helenista 
anterior ao advento do cristianismo”. (G. R. Beasley-Murray, 
Baptism in the New Testament. Grand Rapids, Mich.: Wm. B. 
Eerdmans Publishing Co., 1962, p. 227.) 

3 Ibid., p. 228.

regeneração, ou seja, a lavagem que propicia a 
regeneração (Tito 3:5–7)4. Há uma alusão ao novo 
nascimento em Tiago 1:18. Para Pedro, Paulo, João 
e Tiago, o batismo e o novo nascimento eram inse-
paráveis. J. N. D. Kelly estava correto ao observar 
que “a nota sobre o batismo de [1 Pedro 1:3–5] (cf. 
a referência a renascimento) é inequívoca”5.

O batismo no Novo Testamento não é uma sim-
ples ratificação física. Quando o crente arrependido 
age sendo batizado em Cristo, o próprio Deus age 
tirando os pecados do crente. O batismo não é um 
mero “sinal externo de uma graça interna”, como 
às vezes se ouve. Embora o batismo não seja um 
ato mágico que garante que o indivíduo esteja com 
Deus, ele tampouco é um ato secundário para a re-
novação cristã. O batismo é uma resposta espiritual 
do crente. Ele não é mais uma obra de mérito do que 
de arrependimento ou de uma vida reformada. A 
promessa de Deus é que o crente cujo coração está 
preparado pela fé e pelo arrependimento tem seus 
pecados lavados quando é batizado em Cristo (Atos 
22:16). A promessa divina de salvação e vida está 
vinculada à disposição do crente para agir na fé e 
encontrar-se com o Senhor no batismo.

O crente nasce de novo para uma viva espe-
rança, escreveu Pedro. Por que o apóstolo anexou 
o adjetivo “viva” à “esperança” cristã é obscuro, 
mas não é difícil pensar em possibilidades. Ao 
descrever que a “esperança” cristã é “viva” Pedro 
podia ter em mente: 1) a ressurreição de Cristo. A 
“esperança” cristã é “viva” porque o Senhor cru-
cificado vive. (2) Por outro lado, a “esperança” 
pode ser “viva” porque ela é uma esperança que 
cresce dentro do crente. A esperança fez os leito-
res de Pedro se lembrarem de que havia algo so-
bre a vida cristã que ainda estava por ser realizado 
(veja Romanos 8:24, 25). Juntamente com todas as 
bênçãos espirituais que o novo nascimento trouxe 

4 George Eldon Ladd estava apenas parcialmente corre-
to quando escreveu que “Paulo concebe que os crentes são 
filhos de Deus, mas por adoção e não pelo novo nascimento 
(Romanos 8:15)”. (George Eldon Ladd, A Theology of the New 
Testament, 2a. ed. Grand Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Co., 1993, p. 664.) Paulo usou as metáforas tanto 
de adoção como de nascer de novo, como deixa claro Tito 3:5. 
Ao usar a metáfora em Romanos 8:15 e 16, Paulo assegurou 
aos crentes a solidez do relacionamento deles com Deus atra-
vés de Cristo. Tanto em Romanos 6:1–4 como em Tito 3:5, o 
assunto era a mudança radical gerada quando o indivíduo se 
torna um cristão. Por um lado, significa morrer para o velho 
homem e, por outro lado, significa nascer de novo.

5 J. N. D. Kelly, A Commentary on the Epistles of Peter and 
of Jude, Black’s New Testament Commentaries. (Londres: 
Adam & Charles Black, 1969, p. 46.)

2



para seus leitores, Pedro sabia do sofrimento que 
eles estavam enfrentando por causa de Jesus. Para 
a realização da esperança viva, era preciso que os 
cristãos suportassem com paciência.

Alguns chamam 1 Pedro de “A Epístola de Es-
perança”. É verdade que a volta do Senhor, o clímax 
da esperança cristã, é importante para Pedro, seus 
leitores e todos os cristãos. A palavra “esperança” 
ocorre três vezes no capítulo 1 e uma vez no capí-
tulo 3, mas esperança é um conceito que permeia 
toda a carta, embora não seja um tema predomi-
nante. Em Romanos 8:24 e 25, por comparação, a 
palavra “esperança” ocorre cinco vezes. Esperança 
é um tema importante em todo o Novo Testamen-
to, e não seria menos importante em 1 Pedro do 
que em outros livros.

Num mundo onde o pessimismo e o cinismo são 
marcas de educação e sofisticação, os cristãos ele-
vam as cabeças e a esperança. Uma antiga expressão 
em latim, que é um jogo de palavras, diz: dum spiro, 
spero; ou seja: “Enquanto eu respiro, eu espero”. Os 
cristãos não depositam a confiança na fundação de 
sociedades utópicas, nem na engenharia genética 
ou em drogas milagrosas. O homem secular, sem 
dúvida, continua depositando a confiança na inte-
ligência mundana; mas a esperança que os cristãos 
desfrutam está edificada sobre algo maior. “A espe-
rança cristã não tem suas raízes nas circunstâncias 
transitórias da vida nas quais anseios e sonhos mui-
tas vezes são destruídos e enterrados. Em vez disso, 
ela nasce... da profunda convicção de que Deus é 
o Senhor da história.”6 O destino da humanidade 
repousa nas mãos de um Deus bom. “Porque, na es-
perança, fomos salvos. Ora, esperança que se vê não 
é esperança; pois o que alguém vê, como o espera? 
Mas, se esperamos o que não vemos, com paciência 
o aguardamos” (Romanos 8:24, 25).

 Pedro garantiu aos seus leitores que a esperança 
deles estava fundamentada no testemunho autênti-
co dos apóstolos e de outros de que Jesus ressurgiu 
dos mortos. A ressurreição de Jesus não foi um tes-
temunho para a histeria coletiva entre os primeiros 
cristãos. Em tempo real, nas páginas da história, ao 
terceiro dia Deus trouxe Jesus de volta à vida. Por 
quarenta dias Ele reapareceu aos discípulos e lhes 
ensinou (Atos 1:3). A esperança cristã é mediante a 
ressurreição de Jesus Cristo dentre os mortos.

Versículo 4. O raciocínio de Pedro estava tão 

6 David Ewert, And Then Comes the End. Scottsdale, Pa.: 
Herald Press, 1980, p. 173. 

embasado nas experiências de Israel, que, sem 
muito esforço, ele conseguiu entrelaçar o velho e o 
novo. O fato de Israel ter uma herança (klhronomi÷a, 
kleronomia) era um aspecto importante do entendi-
mento dos judeus. A terra de Canaã era herança 
deles. Moisés lembrou Israel da “boa terra que o 
Senhor, Deus [deles], [lhes] da[ria] por herança” 
(Deuteronômio 4:21). Já no Antigo Testamento 
a herança de Israel era mais do que Canaã; era o 
próprio Deus. O salmista confessou: “O Senhor é a 
porção da minha herança e o meu cálice” (Salmos 
16:5). Pedro queria que o novo Israel, a igreja do 
Senhor, soubesse que também tinha uma herança, 
mas uma herança mais gloriosa do que a que Israel 
experimentou. Israel viveu para ver sua terra con-
taminar-se. Coisas físicas são perecíveis e efême-
ras. A esperança cristã, ao contrário, está reservada 
nos céus. Essa herança é incorruptível (“jamais 
poderá perecer”; NVI), sem mácula. Ela também 
é imarcescível (“não perde o seu valor”; NVI). O 
apóstolo manteve os cristãos desejosos e ansiosos 
pela volta do Senhor.

Versículo 5. Os que nasceram de novo para 
uma viva esperança, os que têm uma herança re-
servada nos céus, são guardados pelo poder de 
Deus. O mesmo poder que trouxe Jesus vivo dos 
mortos (1:3) guarda os que estão em Cristo. Deus 
mantém ou “reserva” (1:4; thre÷w, tereo) a herança 
nos céus para o Seu povo, enquanto Ele protege ou 
“guarda” (froure÷w, froureo) o próprio povo. A últi-
ma palavra era usada com frequência em contextos 
militares. Deus é o fiador ou avalista da salvação. 
Ele se dispõe e está apto para guardar o Seu povo.

Mesmo contando com o poder de Deus, os 
cristãos não devem dar lugar à complacência ou 
comodismo. O poder de Deus para guardar é ati-
vamente realizado mediante a fé dos cristãos. A fé 
não consiste em uma simples dependência passiva; 
ela significa confiança no sentido ativo de fidelida-
de. Os cristãos foram chamados para a obediên-
cia (1:2). Pelo Seu poder, Deus reserva a herança e 
guarda os que ativamente entregaram suas vidas a 
Ele. F. J. A. Hort escreveu que “a fé é a condição hu-
mana que põe em ação o fortalecimento divino”7.

Num sentido, os leitores de Pedro já participa-
vam das bênçãos de Deus, mas as provações que 
eles haviam enfrentado e estavam enfrentando 
eram um testemunho de que nem tudo se cumpri-

7 F. J. A. Hort, The First Epistle of St. Peter I.1—II.17: The 
Greek Text with Introductory Lecture, Commentary, and Addi­
tional Notes. Nova York: Macmillan Co., 1898, p. 38.

3



ra ainda. Deus os protegeu para a salvação prepa-
rada para revelar-se no último tempo. A palavra 
“preparada” não deve ser ignorada. Os cristãos 
viviam “preparados” para presenciar a volta do 
Senhor e para reivindicar sua herança. Mais adian-
te na epístola, Pedro escreveria: “Ora, o fim de to-
das as coisas está próximo” (4:7). Para o apóstolo 
e seus leitores, “o último tempo” era o momento 
concreto em que o Senhor apareceria. Eles viviam 
com essa expectativa. Pedro usou a palavra grega 
equivalente a “último tempo” no sentido apocalíp-
tico. Quando Cristo for “revelado” será o fim da 
história como a humanidade a conhece.

“Contristados por Várias 
Provações” (1:6–9)

6Nisso exultais, embora, no presente, por bre-
ve tempo, se necessário, sejais contristados por 
várias provações, 7para que, uma vez confirmado 
o valor da vossa fé, muito mais preciosa do que o 
ouro perecível, mesmo apurado por fogo, redun-
de em louvor, glória e honra na revelação de Je-
sus Cristo; 8a quem, não havendo visto, amais; no 
qual, não vendo agora, mas crendo, exultais com 
alegria indizível e cheia de glória, 9obtendo o fim 
da vossa fé: a salvação da vossa alma.

Pela primeira de quatro ocorrências (1:6–9; 3:13–
17; 4:12–19; 5:9, 10), Pedro dedicou uma extensa 
porção de sua carta ao sofrimento imediato de seus 
leitores. A palavra pavscw (pascho, “sofrer”) ocorre 
doze vezes em 1 Pedro, muito mais do que em outros 
trechos semelhantes do Novo Testamento. Outras 
palavras referentes a aflição ou provação ocorrem 
mais cinco vezes. Pedro incentivou seus leitores a 
olharem para suas provações pelas lentes do sobe-
rano governo de Deus. Numa perspectiva imediata, 
as provações podiam fortalecer a fé deles. A longo 
prazo, Deus recompensaria a fé deles. Aos que su-
portassem, a recompensa seria uma coroa de vida.

Versículo 6. Preparado o terreno, Pedro estava 
pronto para falar do sofrimento que seus leitores 
estavam enfrentando diretamente. Embora o sofri-
mento fosse o assunto, alegria, e não lamentação, 
era a ordem do dia. Ele resumiu o motivo para 
se alegrarem com o termo nisso (ėn w, en hoi). A 
expressão aparece outras vezes em 1 Pedro, sen-
do traduzida por outros termos (2:12; 3:16; 3:19; 
4:4). Em todas as ocorrências, o pronome “isso” 
refere-se ao sentido geral do que foi comentado, 

não a uma coisa em particular. Os leitores da car-
ta exulta[vam] por terem nascido de novo, terem 
uma viva esperança mediante a ressurreição de 
Cristo e uma herança imarcescível.

As palavras se necessário (nessa tradução) 
podem dar uma impressão errada. O assunto não 
é provações na teoria, algo que poderia ou não 
acontecer com eles. Kelly traduziu esta expressão 
por “já que é assim que tem que ser”8. Aqui e em 
outras ocorrências na carta, os cristãos haviam 
sido contristados por várias provações. Estavam 
pagando um preço pela fé. É inevitável que as pro-
vações aconteçam porque, quando o povo santo 
vive num mundo regido pelo pecado, o mundo os 
odeia. João deu aos cristãos um esclarecimento da 
razão do sofrimento em 1 João 3:12. Ele perguntou 
por que Caim matou seu irmão Abel. A seguir, res-
pondeu que Caim matou o irmão “porque as suas 
obras eram más, e as de seu irmão, justas”. Pro-
vações na vida do cristão são inevitáveis porque 
o mundo odeia quem aspira à santidade. As pro-
vações não são inevitáveis no sentido de que Deus 
determinou que elas acompanhem a vida cristã9.

Pedro não foi específico quanto à natureza das 
provações que seus leitores estavam enfrentando. 
Essas provações poderiam ser de toda sorte. Em ca-
sos extremos, os cristãos podiam ser torturados ou 
mortos. Mais adiante na carta, o apóstolo julgou ne-
cessário instruir seus leitores a serem submissos às 
autoridades do governo (2:13–17). Isso pode sugerir 
que havia menos do que uma relação ideal entre 
cristãos e o poder civil10. Outro tipo de sofrimento 
era a humilhação e o ostracismo das pessoas à vol-
ta. Quando convenções sociais sofrem mudanças, é 
comum culpar qualquer grupo ou ideologia nova 
pelos males que a comunidade está enfrentando.

Alternadamente, os leitores de Pedro poderiam 
ter sofrido provações de ordem econômica. Os que 
seguiam a Cristo às vezes tinham dificuldade para 
comercializar no mercado. O sustento deles era 
ameaçado quando não podiam vender sua pro-
dução ou artigos manufaturados. Quaisquer que 

  8 Kelly, p. 46.
  9 J. Ramsey Michaels, 1 Peter, Word Biblical Commentary, 

vol. 49. Waco, Tex.: Word Books, 1988, p. 29.
10 A admoestação de Pedro sobre as autoridades do go-

verno não deve ser descartada como um estereótipo do códi-
go doméstico do Novo Testamento. Os códigos encontrados 
em Efésios 5 e 6 e em Colossenses 3 e 4 não contêm nenhuma 
referência a governos. Pedro adaptou a forma literária do có-
digo doméstico, a fim de atender as necessidades e interesses 
de seus leitores. 

4



fossem as provações, Pedro e seus leitores tinham 
motivo para se alegrar. Os cristãos exultam na es-
perança de que em breve tomarão posse de toda a 
herança na volta de Cristo. As provações eram um 
sinal de que o tempo estava acabando (4:7); con-
sequentemente, eram motivo para se alegrarem. A 
alegria predominava, mesmo que por um tempo 
tivessem de enfrentar provações.

Versículo 7. O sofrimento é a porção universal 
da raça humana, mas é arriscado lançar qualquer 
palpite sobre o motivo por que os escolhidos de 
Deus sofrem. Provavelmente os leitores se surpre-
enderam quando Pedro escreveu que as provações 
de seus amigos eram para que o valor da vossa fé 
[deles] se manifestasse (veja Tiago 1:2, 3). O “con-
solador” de Jó, Elifaz, disse alegremente: “Bem-
aventurado é o homem a quem Deus disciplina; 
não desprezes, pois, a disciplina do Todo-Poderoso. 
Porque Ele faz a ferida e Ele mesmo a ata; Ele fere, e 
as Suas mãos curam” (Jó 5:17, 18). O patriarca não se 
impressionou com este comentário. Jó respondeu: 
“Porque me esmaga com uma tempestade e multi-
plica as minhas chagas sem causa” (Jó 9:17).

É verdade que provações, incluindo a tortura 
de crianças e idosos, são para o louvor e a glória 
de Deus? Deus manda provações com esse pro-
pósito? Tal conclusão vai muito além das palavras 
de Pedro. A causa das provações é uma coisa; o 
resultado das provações é outra coisa. Deus não 
causa provações para que Ele seja glorificado. Pe-
dro disse que o soberano governo de Deus sobre o 
mundo pode suscitar Seu louvor mesmo quando 
o Seu povo sofre. A tradução de Kelly mais uma 
vez é útil: “...fé seja mais preciosa do que o ouro... e 
assim redunde no vosso louvor e glória...”11 Paulo 
foi mais além exprimindo a maneira como o sofri-
mento resulta na glória de Deus: 

E não somente isto, mas também nos gloriamos 
nas próprias tribulações, sabendo que a tribu-
lação produz perseverança; e a perseverança, 
experiência; e a experiência, esperança. Ora, a es-
perança não confunde, porque o amor de Deus é 
derramado em nosso coração pelo Espírito San-
to, que nos foi outorgado (Romanos 5:3–5).

A figura de linguagem do povo de Deus pas-
sando por uma fornalha como o metal passa pelo 
fogo é comum nos Profetas (Isaías 1:25; 48:10; Je-
remias 6:29, 30; Ezequiel 22:18). John Stott escre-
veu: “A única maneira de entender as decepções 

11 Kelly, p. 46.

e frustrações da vida, a solidão, o sofrimento e a 
dor, é vendo-as como parte da disciplina do nosso 
amoroso Pai em Sua determinação de nos tornar 
semelhantes a Cristo”12.

A fé cristã não é uma qualidade estática, uma 
coisa que se tem ou não se tem. A fé do carcereiro 
ao ser levado para o batismo (Atos 16:33) foi sufi-
ciente para aquela ocasião, porém a expectativa é 
que a fé dele tenha se tornado consideravelmente 
diferente quanto à qualidade, após ter sido refina-
da durante os anos de vida cristã. Suportar perse-
guições e experimentar um relacionamento vivo 
com o Senhor aprimora a qualidade da fé. Os cris-
tãos se regozijam quando as provações ocorrem 
porque elas queimam a impureza da incredulida-
de. As provações expõem a qualidade genuína da 
fé, mas também aprofundam a fé. O apóstolo ter-
minou sua segunda carta admoestando os cristãos 
a “cresc[erem] na graça e no conhecimento de nos-
so Senhor e Salvador Jesus Cristo” (2 Pedro 3:18). 
Enquanto a fé é refinada por provações, o cristão 
cresce na graça e no conhecimento.

Em 1:7, assim como em 1:5, Pedro lembrou 
seus leitores da revelação de Jesus Cristo. A volta 
do Senhor nunca esteve fora dos pensamentos de 
Pedro. Quando “a revelação de Jesus Cristo” ocor-
rer, “a prova” ou “autenticidade” da fé do cristão 
redundará em louvor, glória e honra a ele e ao Se-
nhor. Louvor, glória e honra serão dados a Deus 
porque Ele produziu santidade nas vidas dos Seus 
filhos. Ao mesmo tempo, Ele infundirá louvor, gló-
ria e honra a um povo de fé autêntica. Pedro queria 
que seus leitores seguissem o exemplo do Senhor. 
Hebreus 12:2 diz: “olhando firmemente para o Au-
tor e Consumador da fé, Jesus, o qual, em troca da 
alegria que lhe estava proposta, suportou a cruz, 
não fazendo caso da ignomínia, e está assentado à 
destra do trono de Deus”.

Versículo 8. O apóstolo lembrou seus leitores 
da alegria que eles tinham em Jesus e do anseio 
que tinham por Sua volta, mesmo não havendo 
visto o Senhor pessoalmente. É improvável que 
Pedro quisesse que seus leitores contrastassem 
suas experiências com as dele. Por exemplo, eles 
não tinham visto Jesus em carne, mas Pedro O 
vira. Em sua segunda carta, o apóstolo realmen-
te fez esse contraste (2 Pedro 1:16), mas nesta seu 
testemunho ocular foi expresso apenas sutilmente  

12 John Stott, The Contemporary Christian. Leicester, U.K.: 
Inter-Varsity Press, 1992, p. 157.

5



(1 Pedro 2:23, 24; 5:1).
Pedro observou que aqueles irmãos não haviam 

vivenciado a presença carnal de Jesus, mas eles O 
amavam com tanta certeza quanto se Jesus estives-
se fisicamente presente. Gramaticalmente, os ver-
bos amais, crendo13 e exultais poderiam estar no 
imperativo; nesse caso a tradução seria: “embora 
não O tenham visto, amem-nO, embora não O ve-
jam no presente, creiam nEle e exultem”. Todavia, 
imperativos não caberiam no contexto, e a possibi-
lidade é de tenham sido descartados. Consideran-
do que os verbos estão na forma afirmativa, e não 
no modo imperativo, o tempo presente no grego 
acrescenta cor às palavras de Pedro: “Vocês não O 
viram, mas continuam a amá-lO. Mesmo não O 
vendo agora, vocês continuam a crer e a exultar. A 
alegria de vocês é indizível, e cheia de uma glória 
que perdura até o momento presente”.

Além da esperança por uma futura revelação 
dar coragem aos crentes quando sofrem, eles tam-
bém experimentaram um relacionamento de amor 
com o Senhor no presente. Não é necessário ver 
Jesus para experimentá-lO, amá-lO e receber o Seu 
amor. O fato de Deus amar a humanidade é uma 
das revelações mais marcantes da Bíblia. É surpre-
endente admitir que o Deus do universo não está só 
ciente, mas realmente ama Sua criação. O que está 
além de nossa compreensão é que Deus cuida de Sua 
criação, quer ela O ame, quer não. E esse é o teste-
munho universal das Escrituras. O Shema (Deutero-
nômio 6:4) está no coração das confissões de fé tanto 
dos judeus como dos cristãos. Depois de confirmar 
a unicidade de Deus, Moisés acrescentou: “Amarás, 
pois, o Senhor, teu Deus, de todo o teu coração, de 
toda a tua alma e de toda a tua força” (Deuteronô-
mio 6:5). O próprio Jesus disse que esse era o maior 
de todos os mandamentos (Marcos 12:29, 30). Será 
que Deus, num sentido, precisa do amor dos seres 
humanos? Os cristãos sentem-se mais confortáveis 
ao confessar que Deus deseja o amor dos seres hu-
manos do que confessar que Ele precisa. Há que se 
questionar se desejo, pelo menos num sentido, im-
plica necessidade. Não importa qual seja a resposta, 
Pedro deixou claro: para se ter um relacionamento 
vital com Deus, é preciso amá-lO. Para Pedro, amar 
a Deus e amar a Jesus era a mesma coisa.

A íntima relação entre o amor e a fé se encon-
tra em todo o Novo Testamento. Os dois conceitos, 

13 O particípio pode muito bem ter a força de um impe-
rativo, especialmente quando usado numa sequência de im-
perativos.

embora não sejam idênticos, estão muito entre-
laçados, o que se evidencia em passagens como 
1 Coríntios 13. A mudança do particípio aoristo  
(i̇do/nteß, idontes “havendo visto”) para o presente 
(oJrw◊nteß, horontes “vendo”) chama a atenção para o 
processo crescente de ver. Pedro novamente obser-
vou o óbvio: “no qual, não vendo agora, mas cren-
do”. A fé que Pedro confirmou em seus leitores não 
era uma crença desvinculada de ação. “Crendo”, 
no sentido em que Pedro usou a palavra, significa 
“confiar”. “Vocês tanto amam a Jesus Cristo quan-
to depositam a sua confiança nEle”, disse Pedro. 
Amor e confiança estão firmemente vinculados.

O amor e a confiança juntos produziram o re-
sultado: exultação com alegria indizível e cheia de 
glória. Edward Gordon Selwyn distinguiu quatro 
passos para o homem entender plenamente Cristo. 
O primeiro é esperança. Seguida pela experiência 
física. O terceiro é fé e o quarto “a visão beatífica, 
quando a fé se torna um novo tipo de visão”14. O 
não crente encontra dificuldade para entender a 
alegria vivenciada pelo crente, e o crente tem difi-
culdade para expressar essa alegria de modo que o 
não crente aprecie. Embora a alegria do cristão seja 
“indizível”, ela é radiante, “cheia de glória”, cer-
cando ele mesmo e tudo o que ele faz com a aura 
da presença de Cristo.

Versículo 9. Seguindo o grego, a maioria das 
versões traduz os versículos 6 a 9 como um único 
período gramatical. Os cristãos a quem Pedro se 
referia estavam no processo de obter o fim da fé 
[deles]: a salvação da alma [deles]. Num sentido, a 
salvação para os leitores de Pedro era uma perspec-
tiva futura, a se realizar na revelação de Jesus Cristo, 
mas também, em outro sentido, a salvação era uma 
realidade vivenciada. Eles estavam obtendo a salva-
ção enquanto aguardavam sua concretização final.

A “salvação” está ligada à fé da maneira mais 
próxima possível em todo o Novo Testamento. 
“Porque pela graça sois salvos, mediante a fé”, es-
creveu Paulo (Efésios 2:8). A fé é um conceito ativo. 
Os autores do Novo Testamento não se incomoda-
ram em questionar como seria possível um ser hu-
mano totalmente corrompido fazer algo tão nobre 
como crer em Cristo. Uma vez que os seres huma-
nos estão confinados na caixa da depravação total, 

14 Edward Gordon Selwyn, The First Epistle of St. Peter: 
The Greek Text, with Introduction, Notes, and Essays, Thorn- 
apple Commentaries, 2a. ed. Londres: Macmillian & Co., 
1947; reimpresso, Grand Rapids, Mich.: Baker Book House, 
1981, p. 131. 

6



crer é um problema. No Novo Testamento as pesso-
as creem porque há boas razões para crer: 1) Jesus 
foi declarado o Cristo mediante Sua ressurreição 
dos mortos (Romanos 1:4). 2) Era difícil ignorar as 
testemunhas oculares da vida, morte e ressurreição 
de Jesus (João 21:24). 3) O Espírito Santo operou nas 
vidas dos crentes (Gálatas 3:2; 4:6).

SERVIDOS PELOS PROFETAS (1:10–12)

10Foi a respeito desta salvação que os profetas 
indagaram e inquiriram, os quais profetizaram 
acerca da graça a vós outros destinada, 11investi-
gando, atentamente, qual a ocasião ou quais as 
circunstâncias oportunas, indicadas pelo Espírito 
de Cristo, que neles estava, ao dar de antemão tes-
temunho sobre os sofrimentos referentes a Cristo 
e sobre as glórias que os seguiriam. 12A eles foi re-
velado que, não para si mesmos, mas para vós ou-
tros, ministravam as coisas que, agora, vos foram 
anunciadas por aqueles que, pelo Espírito Santo 
enviado do céu, vos pregaram o evangelho, coisas 
essas que anjos anelam perscrutar.

Pedro queria que seus leitores soubessem que 
eles estavam sofrendo e a salvação não era uma 
alternativa de última hora. Ciente ou não disso, 
Deus estava efetuando a Sua vontade no curso dos 
acontecimentos históricos.

Versículos 10–12. Um elemento importante na 
mensagem do evangelho é que Jesus é o cumpri-
mento dos propósitos e das promessas de Deus. 
Jesus e outros recorreram muitas vezes aos profe-
tas em seus discursos. O que os profetas disseram 
no Antigo Testamento sobre a vinda do Messias 
cumpriu-se na pessoa de Jesus e na igreja que Ele 
edificou. O que talvez ignoremos é que profetas 
não são enviados somente no Antigo Testamen-
to. Profetas contemporâneos desempenharam um 
papel importante na vida da igreja do primeiro 
século. Quando Paulo escreveu que a igreja foi 
“edificad[a] sobre o fundamento dos apóstolos e 
profetas” (Efésios 2:20), ou que o mistério de Cris-
to fora “revelado aos seus santos apóstolos e pro-
fetas” (Efésios 3:5), ou que “Ele mesmo concedeu 
uns para apóstolos, outros para profetas” (Efésios 
4:11), é claro que ele tinha em mente profetas do 
Novo Testamento. Comentando sobre dons do Es-
pírito, Paulo escreveu: “A uns estabeleceu Deus 
na igreja, primeiramente, apóstolos; em segundo 
lugar, profetas...” (1 Coríntios 12:28). Encontramos 

homens específicos que são chamados de profe-
tas, incluindo Ágabo, Judas e Silas (Atos 11:27, 28; 
15:32). Quando João advertiu os cristãos contra os 
falsos profetas (1 João 4:1), a implicação era que a 
igreja estava ciente dos verdadeiros profetas.

Não devemos deduzir tão rapidamente que os 
profetas que Pedro tinha em mente são profetas do 
Antigo Testamento. Selwyn argumentou convin-
centemente que os profetas em questão eram pro-
fetas cristãos15. Talvez os profetas que profetizaram 
acerca da graça (1:10) estavam entre aqueles que... 
vos pregaram o evangelho (1:12). Visto que grande 
parte da interpretação do versículo 10 depende de 
quem os leitores entendiam que eram os profetas, 
convém analisarmos os argumentos de Selwyn.

Primeiramente, observemos que, traduzido 
o mais literalmente possível, 1 Pedro 1:10 diz: “A 
respeito dessa salvação os profetas, que profetiza-
ram a respeito da graça para vocês, investigaram e 
fizeram uma vasta pesquisa”. O Novo Testamento 
menciona com frequência profetas do Antigo Tes-
tamento que falaram de Jesus e de Sua igreja, mas 
não se espera que Pedro dissesse que os profetas 
do Antigo Testamento indagaram e inquiriram.

O que os profetas indagaram e inquiriam? Esta-
ria Pedro dizendo que eles procuravam uma mensa-
gem nas fontes escritas? Talvez as palavras de Pedro 
não impliquem que fontes escritas fossem o objeto 
da indagação dos profetas, mas é natural entendê-
las dessa forma. A dúvida surge porque inquirir fon-
tes escritas ou orais não parece ser o que os profetas 
do Antigo Testamento fizeram. Assim como Paulo 
(Gálatas 1:1), eles afirmaram ter recebido suas men-
sagens diretamente do Senhor (veja Amós 7:14, 15). 
Se os profetas do Antigo Testamento não receberam 
suas mensagens de fontes escritas anteriormente, 
podemos facilmente imaginar profetas do período 
do Novo Testamento buscando no texto do Antigo 
Testamento testemunhos sobre Cristo, a igreja e as 
circunstâncias sob as quais a igreja deveria viver. 
Paulo, por exemplo, na sinagoga em Tessalônica, 
apresentou argumentos baseados nas Escrituras, 
“expondo e demonstrando ter sido necessário que 

15 Ibid, p. 260. Veja também Duane Warden, “The Proph-
ets of 1 Peter 1:10–12”, Restoration Quarterly 31. Primeiro 
Quadrimestre, 1989, pp. 1–12. A maioria dos comentaristas 
se refere a Selwyn quando falam dos profetas desta passa-
gem, ainda que seja só para refutá-lo. Se tiveram êxito ou não 
é questionável. O problema não está resolvido, como parece 
pensar Michaels, recorrendo a ei̇ß uJma◊ß (eis humas) em 1:10. 
(Michaels, p. 44.) A graça em 1:10 é por causa dos cristãos, 
assim como o sofrimento em 1:11 é por causa de Cristo.

7



o Cristo padecesse” (Atos 17:2, 3).
Além disso, Pedro escreveu que foi o Espíri-

to de Cristo, que neles estava, que direcionou a 
obra dos profetas. Se ele se referia aos profetas do 
Antigo Testamento, era de se esperar que Pedro 
escrevesse que o Espírito de Deus estava neles ou 
até que o Espírito Santo estava neles. Não que isso 
seja impossível, é claro; mas não há precedente no 
Novo Testamento da obra dos profetas do Antigo 
Testamento ser atribuída ao Espírito de Cristo. Por 
outro lado, era de se esperar que Pedro atribuísse a 
obra dos profetas no período do Novo Testamento 
ao “Espírito de Cristo, que neles estava”.

Primeira Pedro 1:11 contém uma expressão que 
é difícil de se interpretar em grego, e consequente-
mente, difícil de se traduzir. O problema é discutido 
mais detalhadamente na página 28, mas por en-
quanto vamos observar que onde a RA diz inves-
tigando, atentamente, qual a ocasião ou quais as 
circunstâncias, a NVI optou por “procurando saber 
o tempo e as circunstâncias”. Já a versão inglesa 
NASB (New American Standard Bible) diz: “procu-
rando saber que pessoa ou tempo”. A expressão não 
implica necessariamente que os profetas estavam 
indagando sobre uma pessoa, ou seja, sobre Jesus 
Cristo. Talvez estivessem procurando saber “o tem-
po e as circunstâncias” que resultaram na experiên-
cia cristã dos primeiros crentes.

Pedro disse que o Espírito presente nos pro-
fetas deu de antemão testemunho sobre os sofri-
mentos referentes a Cristo, o que parece esclarecer 
a questão. Se os profetas tivessem previsto os sofri-
mentos de Cristo, inevitavelmente seriam os pro-
fetas do Antigo Testamento. Todavia, a expressão 
grega é ta» ei̇ß Cristo\n paqh/mata (ta eis Christon 
pathemata). Se a referência fosse aos sofrimentos de 
Cristo, o leitor grego esperaria ler ta\ touv Cristouv 
paqhvmata (ta tou Christou pathemata) ou palavras 
semelhantes. Estas são as palavras que Pedro, de 
fato, usou em 4:13 e 5:1. Seria raríssimo o uso das 
palavras eis Christon para indicar que se tratavam 
dos sofrimentos “de Cristo”. A tradução esperada 
é “por Cristo”. Quando lembramos que os sofri-
mentos dos cristãos constituem uma parte impor-
tante de 1 Pedro, a tradução “os sofrimentos [dos 
leitores] por Cristo” cabe perfeitamente no con-
texto mais amplo da carta. A possibilidade de que 
os profetas do Novo Testamento sondaram tanto 
o Antigo Testamento como as palavras de Jesus 
em busca de predições sobre o tempo e as circuns-
tâncias dos sofrimentos dos crentes “por Cristo” 

– ou como optou a RA, “sofrimentos referentes 
a Cristo” – não é só plausível, como provável.

Pedro disse que os profetas anunciaram de 
antemão os sofrimentos referentes a Cristo e as 
glórias que os seguiriam. O substantivo grego 
traduzido por “glórias” está mesmo no plural. Se 
a referência for à glória que Deus deu a Jesus em 
Sua ressurreição e ascensão, é estranho que Pedro 
tenha usado a forma plural. Por outro lado, se o 
apóstolo se refere à alegria indizível dos crentes, 
“cheios de glória” (1 Pedro 1:8), quando o Senhor 
voltar, o plural faz todo sentido. É mais provável 
que os profetas do Novo Testamento tenham pre-
dito “glórias” à espera dos crentes perseguidos, e 
não que os profetas do Antigo Testamento tenham 
predito glórias por Cristo. Por todas estas razões, é 
melhor pensar nos profetas, os sujeitos de 1:10–12, 
como profetas do Novo Testamento. A exegese a 
seguir se desenvolverá com base nisto.

A palavra salvação em 1:10 reporta-se ao ver-
sículo anterior. O fim da fé cristã é a salvação de 
almas. Pouco sabemos sobre a obra dos profetas 
do Novo Testamento. Se Ágabo é alguma indica-
ção (Atos 11:27, 28; 21:10, 11), a predição era um 
elemento mais importante na obra dos profetas 
do que foi para alguns no Antigo Testamento16. É 
digno de nota que Ágabo entrou em cena no início 
da história da igreja, talvez menos de quinze anos 
após o Pentecostes. A maneira casual com que 
Ágabo foi apresentado sugere que a presença de 
profetas na vida da igreja não era novidade. Pedro 
sugeriu que os profetas do Novo Testamento, além 
de prever o futuro, indagavam o Novo Testamento 
e as palavras de Jesus, investigando, atentamente, 
as informações sobre o curso que a igreja tomaria à 
medida que fosse desvendada a revelação de Deus. 
Não é difícil imaginar que a presença de profetas 
na igreja tenha estimulado alguns crentes a ano-
tarem as palavras e feitos de Jesus. Nos profetas 
podemos encontrar uma explicação de como e por 
que a igreja produziu os Evangelhos.

Baseados em suas pesquisas minuciosas de fon-
tes escritas e orais, os profetas do Novo Testamento 
falaram “acerca da graça a vós outros destinada” 
(1:10). Pedro parece ter usado a palavra “graça” no 

16 Muitas obras acadêmicas analisam a questão de os 
profetas do Novo Testamento serem ou não membros fixos 
de igrejas (como talvez indique 1 Coríntios 12) ou peregrines 
(como sugerem as cartas de João e o Didachê). Consulte mais 
informações em David Hill, New Testament Prophecy. Atlanta: 
John Knox Press, 1979, pp. 104–9.

8



sentido clássico, que significa “benevolência” ou 
“atratividade”. Kelly escreveu que se trata de “toda 
a ação benevolente de Deus, da qual a salvação é 
a consumação”17. A graça que os profetas profetiza-
ram era “a vós outros” (ei̇ß uJma◊ß, eis humas), ou seja, 
aos leitores de Pedro. Esses cristãos, na maioria, ti-
nham uma formação gentílica, e não judaica (veja 
os comentários sobre 1:14, 18)18. Atos e Gálatas dei-
xam claro que a igreja primitiva lutou muito com a 
questão dos gentios (por exemplo, Atos 11:2, 3; 15:5; 
21:20; Gálatas 5:4). Deveriam os gentios ser chama-
dos para seguir a lei de Moisés e depois se tornar 
cristãos? Talvez os profetas do Novo Testamento 
de formação judaica tenham sido importantes para 
apoiar Paulo e outros que rejeitavam os gentios. Pe-
dro parecia estar dizendo que, desde os primórdios, 
os profetas da igreja predisseram que os gentios de-
veriam participar da graça de Deus.

Os profetas investigaram “qual a ocasião ou 
quais as circunstâncias oportunas, indicadas pelo 
Espírito de Cristo, que neles estava”. Conforme 
já mencionamos na página anterior, as traduções 
RA e NVI são semelhantes, mas há divergência em 
outras versões como a inglesa NASB. A expressão 
difícil é ei̇ß ti÷na h· poi√on kairo\n (eis tina e poion 
kairon). O pronome interrogativo tina pode estar 
desvinculado de outro termo, significando “que 
pessoa”, ou pode estar complementando poion 
kairon, significando “que ou que tipo de tempo”. 
Entendido no segundo sentido, a sugestão é que 
os profetas do Novo Testamento inquiriam que 
tempo os sofrimentos dos cristãos por Cristo acon-
teceriam, e sob quais tipos de circunstâncias. En-
tendido no primeiro sentido, os profetas do Antigo 
Testamento inquiriram quem era o prometido de 
Deus. Gramaticalmente, a expressão pode ser en-
tendida das duas maneiras. A defesa de cada opção 
deve se basear no contexto. O contexto determina 
que os profetas do Novo Testamento são o sujeito 
de Pedro. Nesse caso, as traduções da RA e NVI 
são preferíveis. Já comentamos a expressão “ao dar 
de antemão testemunho sobre os sofrimentos refe-
rentes a Cristo e sobre as glórias que os seguiram”. 
Acreditamos que a tradução “os sofrimentos por 
Cristo”, ou “referentes a Cristo”, encaixa-se na gra-
mática e no contexto melhor do que “os sofrimen-
tos de Cristo”. Entendendo que os sofrimentos são 

17 Kelly, p. 59.
18 Hort escreveu: “O favor e a aceitação especialmente 

em vista aqui devem ser o favor demonstrado na admissão 
dos gentios na aliança”. (Hort, p. 49.)

“por Cristo”, segue-se que “as glórias” que Pedro 
tinha em mente são as glórias que os cristãos espe-
ram no fim dos tempos.

A interpretação de 1:10–12 depende de como 
os leitores entendem as palavras ta» ei̇ß Cristo\n 
paqh/mata (ta eis Christon pathemata), se a referência 
é aos “sofrimentos de Cristo” ou aos “sofrimentos 
por Cristo”. Apesar da complexidade da dúvida, 
por várias razões, a opção “os sofrimentos por Cris-
to” é preferível. Vejamos um resumo dessas razões: 
1) Pelo que sabemos da obra dos profetas, é mais 
provável que os profetas do Novo Testamento te-
nham indagado e inquirido as Escrituras a fim de 
entender o sofrimento dos cristãos por Cristo, do 
que deduzir que os profetas do Antigo Testamento 
indagaram as Escrituras a fim de entenderem o so-
frimento do próprio Cristo. 2) A ação do Espírito de 
Cristo nos profetas do Novo Testamento é perfeita-
mente compreensível. Não esperaríamos que Pedro 
dissesse que “o Espírito de Cristo” estava agindo 
nos profetas do Antigo Testamento. 3) A tradução 
“os sofrimentos por Cristo” dá um sentido melhor à 
preposição grega ei̇ß (eis) do que a tradução “os so-
frimentos de Cristo”. 4) O plural “glórias” é natural 
se Pedro tinha em mente as glórias que os cristãos 
experimentarão quando o Senhor voltar. O plural é 
obrigatório se a referência é ao que aconteceu a Je-
sus após Sua crucificação. Por estas razões, é melhor 
entenderemos que os profetas a que Pedro se referiu 
são profetas do Novo Testamento19. 

Aos profetas foi revelado por Deus que, ao 
investigarem o momento e a circunstância do 
sofrimento cristão, eles não ministravam para 
si mesmos, mas para vós outros (1:12). O alvo 
do ministério dos profetas era ministrar para os 
santos. Paulo se considerava apóstolo e profeta 
(1 Coríntios 14:5, 6). Ele entendia que seu papel 
em ambas as capacidades era de um servo aos 
que conheceram a Cristo mediante sua pregação. 
“Porque, sendo livre de todos, fiz-me escravo de 
todos, a fim de ganhar o maior número possível”  
(1 Coríntios 9:19). Os cristãos precisavam de todo 
estímulo que pudessem receber para permanece-
rem fiéis. Jesus advertira e pronunciara que bem-
aventurados eram os que sofressem por Suas causa 

19 Veja um ponto de vista contrário em Wayne A. Gru-
dem, The First Epistle of Peter: An Introduction and Commen­
tary, Tyndale New Testament Commentaries, vol. 17. Grand 
Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1988,  
pp. 69–71. Grudem apresenta argumentos não convincentes 
e forçados. 

9



(Mateus 5:10–12). Paulo preparou os convertidos 
para o que os aguardava com as palavras: “...atra-
vés de muitas tribulações, nos importa entrar no 
reino de Deus” (Atos 14:22). Quando os profetas 
inquiriram de antemão acerca da natureza do de-
senvolvimento da igreja e da natureza da oposição 
que ela receberia dos não crentes, eles não estavam 
satisfazendo uma vã curiosidade, ou seja, não es-
tavam servindo a si mesmos. O que eles vieram a 
saber serviu para fortalecer a fé dos cristãos. Eles 
ajudaram os crentes a entender a relação entre seus 
próprios sofrimentos e a salvação que Deus lhe 
providenciou pela graça.

E os profetas haviam ministrado aos leitores 
de Pedro de outras maneiras. Além de investiga-
rem a futura revelação de acontecimentos, minis-
traram aos leitores de Pedro as coisas que, agora, 
vos foram anunciadas. Foram eles, os profetas, 
que proclamaram o evangelho a eles pelo Espírito 
Santo enviado do céu. Os profetas no Novo e no 
Antigo Testamentos tinham uma mensagem para 
os seus contemporâneos. Não é necessário supor 
que todos que pregaram o evangelho aos leitores 
de Pedro eram profetas, nem devemos supor que 
os profetas nada fizeram além de pregar o evan-
gelho. Pregar o evangelho era uma das obras dos 
profetas. É significativo que Pedro tenha mencio-
nado a supervisão da obra dos profetas pelo “Es-
pírito Santo”. Na obra que realizaram, os profetas 
esperavam e receberam poder e direção do Espí-
rito Santo. Entre os dons do Espírito distribuídos 
aos cristãos estava o dom de profecia (1 Coríntios 
12:10). Os que receberam esse dom anunciaram a 
mensagem que os leitores de Pedro ouviram.

E Pedro fez um acréscimo que parece uma 
explicação tardia: coisas essas que anjos anelam 
perscrutar. Tudo o que podemos dizer sobre anjos 
é que eles aparecem na Bíblia. Nós os encontramos 
fazendo coisas sob a ordem de Deus. Eles são men-
sageiros de Deus. Além disso, é perigoso construir 
uma teologia de anjos com base nas escassas in-
formações ao nosso alcance. Quando Pedro disse 
que anjos desejavam perscrutar as coisas reveladas 
aos cristãos, ele revelou as proporções cósmicas da 
mensagem do evangelho. Essas palavras expri-
mem aos leitores a relevância da mensagem que os 
salvou. Pedro não estava nos convidando a inves-
tigar o local ou posição dos anjos, o sistema orga-
nizacional de Deus; muito menos nos convidando 
a especular sobre a origem dos anjos. As bênçãos 
que os profetas levaram aos cristãos quando lhes 

anunciaram o evangelho era de tamanha relevân-
cia que por muito tempo no passado os anjos de 
Deus ansiavam saber de seu cumprimento. A im-
plicação é que o que fora negado aos anjos agora 
fora realizado aos crentes.

UM POVO SANTO (1:13–16)
13Por isso, cingindo o vosso entendimento, 

sede sóbrios e esperai inteiramente na graça que 
vos está sendo trazida na revelação de Jesus Cris-
to. 14Como filhos da obediência, não vos amoldeis 
às paixões que tínheis anteriormente na vossa ig-
norância; 15pelo contrário, segundo é santo aque-
le que vos chamou, tornai-vos santos também vós 
mesmos em todo o vosso procedimento, 16porque 
escrito está: Sede santos, porque eu sou santo.

Em todo o Novo Testamento, a volta do Senhor 
e o julgamento de Deus sobre este mundo servem 
como um apelo para o homem endireitar seu com-
portamento ético. Isto não é menos evidente em  
1 Pedro do que nos demais livros. Diante das pro-
vações, os cristãos devem “esperar inteiramente 
na... revelação de Jesus Cristo”.

Versículo 13. O apóstolo havia lembrado seus 
leitores de que foram chamados e da esperança 
que tinham de uma herança incorruptível. Ele tam-
bém reconheceu e explicou a razão das provações 
que estavam enfrentando. Dentre todos os seres 
humanos, os cristãos são os mais abençoados, os 
que devem ser mais admirados. Tudo isso acon-
teceu pela graça de Deus revelada a eles no evan-
gelho que ouviram. Após essa explanação vem 
uma preposição: por isso. Como uma esperada 
consequência da graça recebida, o apóstolo rogou 
que seus leitores cingissem o [seu] pensamento. 
O rogo continuou a lembrar seus leitores de suas 
raízes na história de Israel, embora o lembrete 
fosse sutil. A imagem é de pessoas cingindo túni-
cas leves e largas, elaboradas para protegê-las do 
vento e do calor do clima seco e árido. As túnicas 
eram excelentes para as atividades domésticas do 
dia-a-dia, mas eram incômodas para o indivíduo 
se locomover rapidamente. Para o trabalho ou via-
gens rápidas quem usava túnicas largas tinha que 
“erguê-las”, ou seja, enrolá-las ou arregaçá-las até 
a cintura. As pessoas que viviam no antigo Oriente 
Próximo, que experimentavam o calor árido des-
sa parte do mundo, sabiam como era usar túnicas 
largas e tentar trabalhar com elas (Êxodo 12:11; 
1 Reis 18:46; 2 Reis 4:29; 9:1; Jó 38:3; Lucas 17:8).

10



Pedro usou essa figura de linguagem para cha-
mar seus ouvintes à ação. Ser cristão era mais do 
que gozar da esperança de uma herança eterna; era 
mais do que meditar no dom gracioso que Deus 
lhes deu. A esperança que eles tinham deveria ser 
uma motivação para viverem a vida nobre, piedo-
sa e santa para a qual foram chamados. Deveriam 
viver a vida que o Senhor os orientou a viver à al-
tura das bênçãos que já desfrutavam da herança 
que em breve se cumpriria plenamente.

A versão NTLH parece ilustrar a dificulda-
de de transportar uma figura de linguagem para 
outros tempos, culturas e línguas: “estejam pron-
tos para agir”. Os tradutores têm que decidir até 
onde estão dispostos a ir a fim de preservar o estilo 
do documento original. A tradução literal da RA, 
“cingindo o vosso entendimento”, requer que o 
leitor de hoje esteja familiarizado com os costumes 
do mundo antigo. De outra forma, a figura de lin-
guagem perderá seu significado. A NVI procurou 
interpretar a expressão idiomática de maneira de 
que o leitor moderno se expressaria: “estejam com 
a mente preparada, prontos para a ação”. Neste 
caso, o leitor precisa de menos esforço para enten-
der os costumes antigos de vestimenta. As duas 
filosofias de tradução são defensáveis.

Desfrutar a posição de cristão requer pureza de 
mente, singeleza de dedicação, daí o apelo: sede 
sóbrios. O significado literal do verbo nhvfw (nefo), 
“ser sóbrio”, tanto em português como em grego, 
é “ser ou estar livre de embriaguez”. Em ambas as 
línguas, porém, ele também tem um sentido figura-
do, a saber, “exercer o autocontrole”, “ser modera-
do e sério”. Pedro usou essa palavra para lembrar 
seus leitores de que a vida humana é, afinal, um 
assunto sério. A vida não tem que ser mórbida, 
mas deve ser levada a sério. Para o incrédulo que 
leva a sério sua incredulidade, a vida não é um as-
sunto sério. Ela pode ser trágica ou divertida, mas 
não é séria. Se não há um sentido último na vida, 
não há razão para levá-la a sério, nem para ser só-
brio20. O mundo Greco-romano em que Pedro e 
seus leitores viviam não desconhecia a abordagem 
cínica e fatalista da vida bem exprimida pela frase 

20 Um fato fascinante sobre um autor como Albert Ca-
mus é seu anseio por honestidade na ausência da crença em 
Deus. Em “O Mito de Sísifo”, Camus afirmou: “Essa razão 
universal, prática ou ética, esse determinismo, essas catego-
rias que explicam tudo são suficientes para fazer um homem 
honesto rir”. (Albert Camus, The Myth of Sisyphus, and Other 
Essays, trad. Justin O’Brien. Nova York: Vintage Books, 1955, 
p. 16.) 

latina carpe diem, “aproveite o dia”. Desfrute o dia, 
mesmo que seja a custa de pessoas sem esperança. 
Não há nada senão o dia para se aproveitar. Além 
do dia existe a escuridão eterna do túmulo. Nesse 
mundo de ideias, qualquer apelo por sobriedade é 
supérfluo ou cômico.

Fé e sobriedade levaram Pedro a admoestar os 
irmãos a esperar inteiramente na graça que [lhes 
estava] sendo trazida na revelação de Jesus Cris-
to. Esta é a primeira ocorrência de uma série de im-
perativos21. Ele acrescentaria “tornai-vos santos” 
(1:15), “portai-vos com temor” (1:17) e “amai uns 
aos outros” (1:22). Aqui e em outros versículos do 
Novo Testamento, “esperança” equivale a uma ex-
pectativa confiante, não a um desejo vago. Ela es-
tabelece um rumo para a vida que é determinado 
pelo que se espera. A esperança é um fundamento 
sobre o qual se constrói uma vida de santidade.

Toda esperança cristã converge para a expecta-
tiva da revelação de Cristo. Em alguns contextos, 
a “revelação de Jesus Cristo” denota uma mensa-
gem de Cristo (Gálatas 1:12; Apocalipse 1:1); mas 
aqui ela significa, como em 1:7, a volta de Jesus 
Cristo no fim dos tempos. Nessa ocasião, Ele será 
revelado em toda a Sua glória. As três palavras 
importantes desta frase são “esperança”, “graça” 
e “revelação”. Todas as três confirmam que a his-
tória está caminhando para uma direção. Visto que 
Deus é a origem da criação, é Ele quem determina 
para onde vai a ordem criada. Cientes de que a his-
tória humana terminará com a volta do bondoso 
Senhor, os cristãos esperam. A revelação de Jesus 
Cristo corresponde à graça sobre a qual o cristão 
deve depositar confiadamente a sua esperança. A 
esperança será consumada quando Deus revelar-
Se no julgamento com a vinda de Jesus Cristo. A 
revelação em si é a graça de Deus, ou seja, Sua atu-
ação graciosa.

Versículo 14. As mensagens de Pedro e Tiago 
são iguais. Tiago queria que seus leitores entendes-
sem que a fé, por sua natureza, acarreta obras. À 
semelhança de filhos da obediência, Pedro queria 
que os cristãos soubessem que a santificação, por 
sua natureza, acarreta obediência. Graficamente, 
poderíamos apresentar esta ideia da seguinte ma-
neira:

21 Além disso, o contexto sugere que os particípios gre-
gos “cingindo o vosso entendimento” (1:13) e “não vos amol-
deis” (1:14) são usados com a força de imperativos.

11



FÉ:OBRAS – SANTIFICAÇÃO:OBEDIÊNCIA 
(ou a “fé” está para as “Obras” assim como a 

“Santificação” está para a “Obediência”)

Em 1:2, 1:14 e 1:22, a obediência e a santificação es-
tão ligadas. Pedro chamou seus leitores de “filhos 
da obediência” porque a obediência deveria ser 
uma característica deles22.

Considerando que os leitores de 1 Pedro eram 
“filhos da obediência”, eles não deveriam se amol-
dar às paixões que tinham anteriormente. O tema 
de os seguidores de Cristo terem que abandonar os 
desejos da carne que governam o comportamento 
do mundo seria retomado pelo apóstolo em 4:2. 
A palavra traduzida por “paixões” aqui e em 4:2 
(ėpiqumi÷a, epithumia) pode ser usada para bons de-
sejos e maus desejos. Pedro usou esse substantivo 
sempre para desejos malignos. A palavra de modo 
algum se restringe aos desejos sexuais e sua forma 
verbal foi usada positivamente em 1:12 para os de-
sejos dos anjos.

A referência ao estilo de vida anterior dos desti-
natários indica que eles eram em grande parte con-
vertidos gentios. É improvável que Pedro, sendo ele 
mesmo judeu, descrevesse outros judeus agindo na 
ignorância de seus desejos anteriores. Afinal, aos 
judeus foram confiados “os oráculos de Deus” (Ro-
manos 3:2). Não viviam na ignorância total.

Quando Pedro disse que seus leitores não 
deveriam se “amoldar”, ele usou a palavra 
suschmati÷zomai (suschematizomai)23, que só ocorre 
aqui e em Romanos 12:2 no Novo Testamento. Tan-
to aqui como em 2:1 há semelhanças verbais entre 
1 Pedro e Romanos 12:1, 2. É possível, e até prová-
vel, que Pedro tenha lido Romanos e incorporado 
algumas expressões de Paulo em sua própria carta. 
As palavras de Pedro sugerem que os crentes não 
devem permitir que seus desejos carnais (veja 4:2) 
os arrastem de volta ao antigo estilo de vida. Em 4:3, 
ele enumerou algumas coisas que eram característi-
cas naqueles crentes antes de se converterem (veja 
Gálatas 5:19–21). Michaels traduziu a frase por: 
“Não cedam aos impulsos que antes os induziam.”24 
Se o fizessem, acabariam sendo moldados ao esti-

22 Veja a expressão judaica em 2 Samuel 7:10, “filhos da 
perversidade” (compare com Mateus 8:12, “filhos do reino” 
e Efésios 2:3, “filhos da ira”).

23 O texto tem suschmatizo/menoi (suschematizomenoi), 
que tecnicamente é um particípio, porém aqui é usado com a 
força de um imperativo.

24 Michaels, p. 51.

lo de vida que tinham no passado e que ainda era 
característico em seus contemporâneos. Pior ainda, 
acabariam se separando do Senhor, em quem eles 
haviam depositado sua esperança.

É digno de nota que Pedro relacionou os dese-
jos maus do passado de seus leitores com a “igno-
rância” deles no passado. Não conhecendo a Deus, 
o mundo gentílico patinava no pecado. Embora 
seja errado igualar o pecado à ignorância, é certo 
que uma mente iluminada entende que as conse-
quências do pecado produzem vidas destruídas, 
desgraça e separação de Deus. Pecado e ignorância 
são aliados naturais. Os leitores de Pedro já não es-
tavam em ignorância. O evangelho fora anunciado 
a eles (1:12). Seguir os desejos da natureza carnal 
seria um endosso de ignorância.

Versículo 15. Usando uma conjunção adversa-
tiva forte e enfatizando o pronome – em contraste 
com a ignorância em que estavam no passado – Pe-
dro admoestou: Segundo é santo Aquele que vos 
chamou, tornai-vos santos também vós mesmos. 
Uma coisa essencial à santificação é a obediência a 
Deus. O chamado à obediência no versículo 14 se 
iguala ao rogo por santificação no versículo 15. Ser 
filhos da obediência é ser “santos”. Deus é o padrão 
de santidade. Sua perfeição é o alvo do viver cris-
tão. Jesus disse: “Sede vós perfeitos como perfeito 
é o vosso Pai celeste” (Mateus 5:48). A santidade e 
a perfeição de Deus foram vivificadas na carne na 
pessoa de Cristo. Logo, a vida de Cristo é o mode-
lo para os crentes: “deixando-vos exemplo para se-
guirdes os seus passos” (1 Pedro 2:21). Os cristãos 
não podem justificar seus pecados com frases do 
tipo “Eu sou apenas um humano”. Uma coisa no-
tável sobre o evangelho é que Deus reconhece que 
nós somos humanos. Ele reconheceu a corrupção 
dos seres humanos, mas, por Sua graça, enviou um 
Salvador mesmo assim. Pela graça há salvação, po-
rém não devemos abusar da graça de Deus. O alvo 
da vida humana é santidade. É a impossibilidade 
de obter santidade pelos seus próprios esforços que 
atrai os cristãos irresistivelmente para a graça.

O apóstolo lembrou os cristãos que eles desfru-
tavam as bênçãos da salvação e a esperança porque 
Deus tomou a iniciativa de “chamá-los”. Pedro 
abriu a carta lembrando seus leitores que eles eram 
o povo escolhido de Deus. Todavia, isto não queria 
dizer que eles foram chamados pela ação divina, 
independentemente de suas próprias vontades. Fo-
ram chamados quando o evangelho foi a eles pre-
gado (1:12). Quando uma criança está brincando 

12



no quintal e sua mãe a chama para comer, a criança 
pode ignorar a chamada (como costumam fazer as 
crianças) ou pode entrar na casa e sentar-se à mesa 
com a família. Enquanto a criança continuar brin-
cando, não estará entre os chamados. Se ela entrar 
e sentar-se para comer, estará entre os chamados. É 
preciso uma resposta significativa, um ato de obe-
diência do indivíduo que ouve o evangelho, para 
que ele esteja entre os chamados por Deus.

A conhecida definição de “santo”, “separado 
para Deus”, é útil. Todavia, a inadequação desta 
definição fica evidente pelo fato de Deus ser santo. 
Não diríamos que Deus está “separado para Deus”. 
A santidade de Deus se manifesta por Sua diversi-
dade transcendente e por Sua suprema grandeza; 
mas, neste contexto, Pedro fez referência, particu-
larmente, à perfeição moral de Deus. A santidade 
divina é a antítese da ignorância em que antes vi-
viam os leitores de Pedro (1:14). Deus jamais Se 
comporta como os seres humanos costumam se 
comportar, considerando outros indivíduos como 
coisas a serem usadas para a sua conveniência. 
Deus nunca age com malícia ou engano. Ele só 
procura o bem-estar da Sua criação. É por isso que 
os cristãos, em todo [seu] o procedimento, devem 
ser santos. João reconheceu a santidade de Deus 
quando escreveu: “Nisto conhecemos que ama-
mos os filhos de Deus: quando amamos a Deus e 
praticamos os seus mandamentos. Porque este é o 
amor de Deus: que guardemos os seus mandamen-
tos; ora, os seus mandamentos não são penosos”  
(1 João 5:2, 3). Grudem disse que santidade é “man-
ter um encanto instintivo por Deus e Sua santidade 
como uma tendência do coração e da mente”25.

Versículo 16. O apóstolo recorreu a Levítico 
11:44 e 45. Sem a santidade divina, não há como 
entender, muito menos definir, conceitos como 
bom e mau, certo e errado. Quando Pedro ins-
truiu os cristãos a serem santos como Deus é santo, 
ele confirmou que a base de ética e moralidade é 
a santidade de Deus26. A razão final para sermos 
bons é que Deus é bom. A santidade para o crente 
significa a separação da imoralidade e dos ideais 
do mundo. É uma dedicação total e sem reservas à 
entrega das afeições e do comportamento pessoal 
para a glória de Deus27.

Existe uma relação entre o chamado à sobrie-
dade em 1:13, o chamado à santidade em 1:16 e o 

25 Grudem, p. 79.
26 Ibid., p. 80.
27 Ladd, p. 564.

chamado ao temor em 1:17. Todos os três conceitos 
encontram sua lógica na existência de Deus. Dizer 
que Deus é santo significa que Ele é totalmente 
isento dos tipos de comportamento que desabo-
nam e envergonha o pecador. Ele é verdade, amor, 
bondade e uma infinidade de outras qualidades 
sem concessões. Sua santidade é a inspiração e o 
padrão para a santidade dos discípulos de Cristo. 
O cristão deve, antes de tudo, conhecer a Deus. 
Daí, por conhecer a Deus, ele sabe como se com-
portar. A ética flui da teologia.

PORTAI-VOS COM TEMOR (1:17–21)

17Ora, se invocais como Pai aquele que, sem 
acepção de pessoas, julga segundo as obras de 
cada um, portai-vos com temor durante o tem-
po da vossa peregrinação, 18sabendo que não 
foi mediante coisas corruptíveis, como prata ou 
ouro, que fostes resgatados do vosso fútil proce-
dimento que vossos pais vos legaram, 19mas pelo 
precioso sangue, como de cordeiro sem defeito 
e sem mácula, o sangue de Cristo, 20conhecido, 
com efeito, antes da fundação do mundo, porém 
manifestado no fim dos tempos, por amor de vós 
21que, por meio dele, tendes fé em Deus, o qual 
o ressuscitou dentre os mortos e lhe deu glória, 
de sorte que a vossa fé e esperança estejam em 
Deus.

Deus é um Pai amoroso e também um Juiz su-
premo. Os dois retratos oferecem incentivos para o 
cristão viver uma vida de benignidade amoldada 
pela benignidade de Cristo.

Versículo 17. Quando Pedro escreveu se invo-
cais como Pai, o sentido não era que eles poderiam 
ou não optar por se dirigir a Deus como Pai. Antes, 
a premissa do apóstolo era que eles, de fato, se di-
rigiam a Deus dessa forma. Tampouco se tratava 
de uma sugestão como: “Se vocês ousam invocar 
Deus como Pai”. Pedro usou a conjunção “se” no 
sentido de “uma vez que”, “visto que”, introdu-
zindo uma afirmação verdadeira. “Se é verdade, e 
é, que vocês invocam…” Visto que Deus chamou o 
crente (1:15), este pode invocar Deus ou recorrer a 
Ele em busca de apoio e ajuda.

A paternidade de Deus não é desconhecida 
no Antigo Testamento (Salmos 82:6; Oseias 11:1). 
Todavia, Jesus acrescentou uma intimidade, uma 
dinâmica pessoal, ao relacionamento entre Deus e 
Sua criação, quando revelou Deus como Pai. Tal-

13



vez tenha sido porque Jesus usou a palavra “Aba” 
em Sua oração no jardim (Marcos 14:36), que esse 
afetuoso termo aramaico passou a ser proferido 
pela igreja grecofônica (Romanos 8:15; Gálatas 4:6). 
Para Pedro, Deus não era uma força pessoal que 
fazia o mundo andar suavemente, nem era uma 
divindade caprichosa como Zeus, ora fustigando, 
ora favorecendo a humanidade.

Deus é Pai para quem O ama, mas esse não é 
o principal destaque de Pedro; nem era o suposto 
pano de fundo para o imperativo no fim do versí-
culo 17. Pedro destacou a santidade e a paternidade 
de Deus, porém não hesitou em recordar que Deus 
também era Juiz. O povo antigo não teria dificul-
dade para conceber Deus como Pai e Juiz, ao mes-
mo tempo. Eles considerariam plausível o crente 
comparecer perante Deus Pai com temor, com os 
joelhos curvados em submissão. O Pai amoroso 
também é o Deus Todo-Poderoso, um fogo consu-
midor (Deuteronômio 4:24; Hebreus 12:29).

Se os cristãos, teoricamente, conseguissem 
amar a Deus livres das influências depravadoras 
da carne e do pecado, não haveria necessidade 
de apelar para o temor como motivação para vi-
verem piedosamente. É por isso que João disse: 
“O perfeito amor lança fora o medo” (1 João 4:18). 
Os cristãos lutam por perfeição, porém convivem 
com a influência corrosiva do pecado. É por isso 
que Pedro disse aos crentes: Portai-vos com temor. 
O julgamento futuro não é a única motivação para 
se viver uma vida de santidade, mas é uma moti-
vação. Embora seja verdade que o soberano julga-
mento de Deus se manifesta nesta era, Pedro tinha 
em vista o julgamento que levará esta era ao seu 
fim. Deus será Juiz quando a salvação for revelada 
“no último tempo” (1:5).

Não deve ser por acidente que Pedro salientou 
o julgamento imparcial de Deus referente à obra de 
cada indivíduo. Ainda que agindo com falsidade, 
os fariseus disseram a verdade quando se aproxi-
maram de Jesus admitindo que Ele não Se deixava 
influenciar por ninguém: “Sem te importares com 
quem quer que seja” (Mateus 22:16). Diante da im-
parcialidade de Deus, Tiago achou irônico seus leito-
res demonstrarem favoritismo (Tiago 2:1–4). Talvez 
nada seja mais universal na sociedade humana do 
que o fato de existirem “os grandes” e “os peque-
nos”. “Os grandes” controlam o poder econômico 
e político. Esperam e recebem respeito dos outros. 
Aos “pequenos” resta este consolo: Deus não faz 
acepção de pessoas. Porque Deus é imparcial, o últi-

mo dia trará uma grande inversão. Ao homem rico, 
Abraão disse: “Filho, lembra-te de que recebeste os 
teus bens em tua vida, e Lázaro igualmente, os ma-
les; agora, porém, aqui, ele está consolado; tu, em 
tormentos” (Lucas 16:25). Todos terão que compare-
cer perante Deus no último dia. Pedro deixou claro 
que Deus, sem acepção de pessoas, julga. 

Ernest Best sugeriu que a passagem impli-
ca que Deus não faz distinção ao julgar o cristão 
e o não cristão28. Isto certamente nada tem a ver 
com a ideia principal de Pedro. O apóstolo admo-
estou os cristãos a viverem vidas santas. Ele ad-
moestou lembrando-os de que Deus é Juiz. Além 
disso, Deus julgará segundo a obra de cada um, 
segundo o que cada um fez. Paulo expôs a mesma 
ideia: “Porque importa que todos nós compareça-
mos perante o tribunal de Cristo, para que cada 
um receba segundo o bem ou o mal que tiver feito 
por meio do corpo” (2 Coríntios 5:10). Embora seja 
verdade que a salvação é pela graça de Deus e que 
ninguém pode merecer ou comprar um lugar no 
céu, também é verdade que o julgamento de Deus 
será com base nos feitos do homem. Aparentemen-
te, como afirmou Tiago (Tiago 2:17), não se separa 
fé de comportamento.

A palavra grega paroiki÷a (paroikia) está no que 
foi traduzido por durante o tempo da vossa pere-
grinação. Paroikia tem o significado semelhante ao 
da palavra parepi÷dhmoß (parepidemos), traduzida 
em 1:1 por “aos que são forasteiros”. Na socieda-
de grega secular, as duas palavras se referiam aos 
que viviam numa cidade, porém sem os direitos 
de cidadania. Talvez muitos leitores de Pedro fos-
sem literalmente “não cidadãos” onde residiam29. 
Qualquer que seja a relação deles com as autorida-
des da cidade, Pedro e seus leitores não possuíam 
um título permanente referente ao mundo material 
em que viviam. As palavras referiam-se a Abraão, 
um peregrino em Canaã. Quando o patriarca quis 
um lugar para sepultar o corpo de Sara, teve de 
comprar uma gruta dos moradores daquela terra. 
Ele disse aos filhos de Hete: “Sou estrangeiro e mo-
rador entre vós; dai-me a posse de sepultura con-
vosco...” (Gênesis 23:4). Deus não permitiria que 
Israel se esquecesse de que, assim como os leitores 

28 Ernest Best, 1 Peter, The New Century Bible Commen
tary. Grand Rapids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 
1971, p. 87.

29 John H. Elliott, Home for the Homeless: A Sociological Ex­
egesis of 1 Peter, Its Situation and Strategy. Filadelfia: Fortress 
Press, 1973, p. 42.

14



de Pedro, eram caminhantes, a passar por ali rumo 
à cidade cujo construtor era Deus (Levítico 25:23;  
1 Crônicas 29:15; Salmos 39:12; Hebreus 11:10).

Versículo 18. O assunto é uma continuidade 
dos versículos 15 e 17. Os cristãos devem viver 
num patamar moral elevado porque 1) a santida-
de de Deus os compele a serem santos e 2) Deus 
é Juiz. O Deus que é Pai também é Juiz. Agora, o 
apóstolo introduziu uma terceira motivação para 
uma vida piedosa: eles foram comprados. Foram 
remidos. O apóstolo queria que seus irmãos fos-
sem o povo que Deus queria que fossem ao com-
prá-los. Deveriam se portar com temor, sabendo 
que não foi mediante coisas corruptíveis, como 
prata ou ouro, que [foram] resgatados. O resgate 
ou redenção teve um preço considerável. O parti-
cípio “sabendo” pode carregar a nuance de “visto 
que vocês sabem”, ou “porque vocês sabem”. Em 
todo caso, Pedro queria que seus leitores se com-
portassem como o povo resgatado ou remido que 
deveriam ser. Essencialmente, ele disse: “Sejam o 
que Deus os comprou para ser”.

O Novo Testamento oferece uma variedade de 
metáforas para ajudar os crentes a entender o que 
aconteceu na cruz. Uma delas é que Cristo morreu 
para pagar um resgate pelas almas dos crentes30. 
Entre os contemporâneos de Pedro, ser “resgata-
do” (lutro/omai, lutroomai) referia-se comumente 
a pagar um resgate por um prisioneiro de guerra 
ou ao preço para se libertar um escravo. O verbo 
grego que Pedro usou para “resgatados” não é tão 
comum no Novo Testamento como pode sugerir 
seu frequente uso nos círculos cristãos. O verbo 
ocorre somente em Lucas 24:21; Tito 2:14; 1 Pe-
dro 1:18. Dois substantivos relacionados ocorrem 
outras cinco vezes (Mateus 20:28; Marcos 10:45; 
Lucas 1:68; 2:38; Hebreus 9:12). Palavras com sig-
nificados semelhantes traduzidas por “resgate” ou 
“redenção” também ocorrem em outras passagens 
(Romanos 3:24; 1 Coríntios 1:30; Efésios 1:7; Colos-
senses 1:14; 1 Timóteo 2:6; Hebreus 9:15). 

O próprio Jesus disse: “O Filho do Homem não 
veio para ser servido, mas para servir e dar a Sua 
vida em resgate por muitos” (Mateus 20:28; Marcos 
10:45). Só Deus sabe por que a morte de Jesus era 
necessária, como a cruz tornou-se o pagamento pe-
los pecados humanos e como o pecado é apagado 
pelo sangue do Cordeiro. A ideia de que ofertas de 

30 Best argumentou que a palavra como Pedro a usou era 
uma referência a libertação, e não ao preço de um resgate. 
(Best, p. 89.)

sangue forjavam um vínculo entre um adorador e a 
divindade já era comum no mundo antigo31. “Resga-
te” ou “redenção”, “reconciliação” (2 Coríntios 5:19) 
e “propiciação” (1 João 2:2) são palavras importan-
tes para guiar os cristãos, à medida que analisam a 
importância da morte de Jesus na cruz. “Expiação” 
é uma quarta palavra de significado importante, 
embora as versões em português comumente limi-
tem seu uso a passagens do Antigo Testamento32.

Os cristãos foram comprados de um fútil pro-
cedimento. Além de terem sido “resgatados” para 
desfrutarem, futuramente, de uma vida com Deus, 
os leitores de Pedro tinham sido “resgatados” do 
infeliz estilo de vida que o mundo seguia. Esta é a 
segunda vez que Pedro usou a palavra aÓnastrofh 
(anastrofe), que significa “modo de vida, conduta, 
comportamento”. Ela também apareceu em 1:15. 
Das treze ocorrências desse vocábulo no Novo Tes-
tamento, oito se encontram nas cartas de Pedro. É 
evidente que essa palavra era importante para Pe-
dro. Era necessário que os cristãos tivessem vidas 
santas para honrar a Deus e participar da herança 
eterna, e também era importante que, mesmo en-
frentando provações piores, eles fossem exemplos 
de um procedimento aprovado. 

O fútil procedimento daqueles cristãos fora le-
gado por seus pais. Na cruz, Jesus resgatou os cris-
tãos de uma vida inútil e desprezível. A vida “fútil” 
de seus antepassados é mais uma indicação de que 
os leitores da carta eram, na maioria, convertidos 
gentios. No passado, seus pais, não judeus, foram 
excluídos de participar da herança do povo de 
Deus. Um judeu, mesmo um judeu convertido a 
Cristo, nunca falaria da vida em obediência à lei de 
Moisés como um procedimento “fútil”.

Versículo 19. Nada do que os humanos consi-
deram precioso, nem ouro nem prata, nada do que 
valorizam, nenhum de seus tesouros pode resga-
tá-los do poder corrosivo do pecado. A redenção 
que os cristãos desfrutam foi paga com o precioso 
sangue... de Cristo. O ouro e a prata são perecí-
veis, transitórios, do mundo. O ouro e a prata não 
oferecem nenhuma herança incorruptível, sem 
mácula e imarcescível (1:4). O sangue de Cristo é 
incorruptível, pois o preço do resgate que Ele pa-

31 Francis Wright Beare apresentou uma exposição de-
talhada sobre os derivados da palavra lutroomai, tanto no 
Antigo Testamento como no mundo pagão. (Francis Wright 
Beare, The First Epistle of Peter: The Greek Text with Introduction 
and Notes, 3a. ed. Oxford: Basil Blackwell, 1970, pp. 103–5.)

32 As versões RA, RC e NVI usam “resgate”, “redenção” 
e “remissão” no lugar de “expiação” no Novo Testamento.

15



gou não pode ser corrompido, diluído nem anula-
do por nada que o homem faça. Quando medimos 
a grandeza da redenção pelo preço que foi pago, 
nós, cristãos, temos uma motivação poderosa para 
ter uma vida aprovada por Deus.

Pedro acreditava que havia uma relação direta 
entre a oferta dos sacrifícios de sangue prescritos 
na lei de Moisés e a morte de Jesus na cruz. Jesus, 
como um cordeiro sem defeito e sem mácula, foi 
abatido pelo conluio de judeus e romanos, repre-
sentantes da raça humana. Será que Pedro pensava, 
particularmente, no cordeiro pascal? A resposta é 
incerta. Em primeiro lugar, resgate ou redenção não 
é a primeira coisa que vem à mente quando se lê as 
instruções para a observância da páscoa judaica em 
Êxodo 12. O abate e o consumo do cordeiro visavam 
fazer Israel lembrar-se de que Deus os escolheu e os 
libertou do Egito. A libertação parece não ter rela-
ção com o preço pago em resgate por um cordeiro. 
É verdade que o cordeiro deveria ser sem defeito 
(Êxodo 12:5), mas o sacrifício de cordeiros sem de-
feito já fazia parte de ritos que nada tinham a ver 
com a páscoa judaica (Números 28:3, 9, 11).

Em segundo lugar, a páscoa judaica não exigia 
especificamente um cordeiro. O sacrifício tinha que 
ser de um dos animais menores do rebanho, um 
cordeiro ou um cabrito. Em terceiro lugar, a preo-
cupação de Pedro consistia em que seus leitores ti-
vessem vidas moralmente corretas (1:14, 15). A vida 
de Cristo sem defeito e sem mácula era importante 
como modelo para o comportamento cristão. Pedro 
não estava interessado nos cordeiros oferecidos em 
sacrifícios, mas no caráter de Jesus. Em quarto lugar. 
Pedro parece ter usado a metáfora do cordeiro por 
causa de seu uso em Isaías 53, e não por causa de 
seu uso na cerimônia da páscoa judaica. Ele melho-
rou o texto de Isaías 53 em 1 Pedro 2:22–25.

Pelas razões acima citadas, é improvável que 
o cordeiro pascal seja relevante à admoestação de 
Pedro para que tivessem vidas santas. Ademais, 
este é um aviso de que devemos ser cautelosos ao 
interpretar “Cordeiro”, quando o termo se refere 
a Cristo (João 1:29; Apocalipse 5:6 e outras ocor-
rências em Apocalipse), a “páscoa”. É verdade 
que Paulo referiu-se a Jesus como “nossa páscoa” 
(1 Coríntios 5:7), mas não há referência a um cor-
deiro. (Algumas versões, desnecessariamente, in-
serem a palavra no texto.) Na verdade, Paulo não 
se referiu nenhuma vez a Jesus como um cordeiro. 
A única associação clara entre Jesus e o cordeiro 
pascal está em João 19:36, onde o apóstolo citou 

Êxodo 12:46 se cumprindo por não terem quebra-
do nenhum osso de Jesus. O cordeiro pascal não 
podia ter nenhum osso quebrado. Mesmo assim, é, 
no mínimo, questionável associar o cordeiro pascal 
com todas as referências metafóricas a Jesus como 
um cordeiro.

Versículo 20. Como Esclareceu Pedro ao refe-
rir-se à presciência de Deus (1:2), todos os aconte-
cimentos relativos a Cristo e ao estabelecimento da 
Sua igreja não foram ideias de última hora concebi-
das por Deus; não houve um plano de contingên-
cia33. O apóstolo disse que a Cristo já era conhecido, 
com efeito, antes da fundação do mundo. Embora 
tenha sido a presciência divina da pessoa do pró-
prio Jesus que Pedro destacou, podemos afirmar 
que a presciência dos atos redentores de Deus em 
Jesus também está implícita aqui. “O que estava 
decidido desde a eternidade não era simplesmente 
que Jesus Cristo viria ao mundo, mas que Ele cum-
priria determinado papel.”34 Todavia, mesmo com 
essa concessão, é um salto considerável partir da 
alegação de que Deus planejou a redenção humana 
em Cristo, para a conclusão de que Deus sabia de 
antemão, e até predeterminou o destino individu-
al de cada pessoa que venha a nascer. Os cristãos 
têm a certeza de que a redenção que desfrutam é 
de consequência eterna. O Cristo que derramou 
Seu sangue já existia com Deus desde sempre. “A 
fundação do mundo” equivale à criação do mun-
do, como é comum no Novo Testamento (Mateus 
25:34; João 17:24; Efésios 1:4; Hebreus 4:3).

Esse Jesus eterno, conhecido de antemão, foi 
manifestado no fim dos tempos. É à luz disso que 
os crentes poderiam compreender as provações 
que enfrentavam. O sofrimento não indicava que 
Deus havia se esquecido deles. Eles faziam par-
te do plano eterno de Deus de escolher para Si 
um povo. A vinda de Jesus foi por amor de vós. 
O “fim dos tempos” consiste na época em vivem 
os cristãos. Na manifestação de Cristo, Deus agiu 
decisivamente. No que diz respeito à redenção do 
homem, Deus não tem um plano adicional que não 
foi realizado. Pedro e seus leitores viviam no fim 
dos tempos, e os cristãos do século XXI vivem nos 
últimos tempos, e enquanto a vida humana durar 

33 N. Trad.: Um “plano de contingência”, ou planejamento 
de riscos, plano de continuidade de negócios ou plano de recupe­
ração de desastres, tem o objetivo de descrever as medidas a 
serem tomadas para que os processos vitais de um sistema 
voltem a funcionar plenamente, ou num estado minimamen-
te aceitável.

34 Michaels, pp. 66–67.

16



no planeta será o fim dos tempos.
Porque estamos no fim dos tempos, nós, cren-

tes, podemos esperar que a volta do Senhor, o 
julgamento e a eternidade irrompam a qualquer 
momento. Quando Paulo escreveu sobre os tem-
pos difíceis (2 Timóteo 3:1), ele estava escrevendo 
sobre seu próprio tempo. Quando o escritor de He-
breus afirmou que “nos últimos dias” Deus falou 
no Seu Filho (Hebreus 1:2), ele estava escrevendo 
sobre os dias em que ele vivia. Paulo falou o se-
guinte sobre acontecimentos do Antigo Testamen-
to: “Estas coisas... foram escritas para advertência 
nossa, de nós outros sobre quem os fins dos sécu-
los têm chegado” (1 Coríntios 10:11). Num sentido 
negativo, não é para entendermos o “fim dos tem-
pos” ou os “últimos dias” mencionados no Novo 
Testamento como referências a um tempo apoca-
líptico antes da manifestação do Senhor. Nada no 
texto implica que haverá um reinado de mil anos, 
um arrebatamento e outras invenções do gênero. 
Os cristãos vivem nos últimos dias e quando os úl-
timos dias se completarem, segundo a vontade de 
Deus, o Senhor voltará. Depois virão o julgamento 
e a eternidade.

Versículo 21. Jesus Se manifestou “por amor 
de vós”, disse Pedro no versículo 20. Convém aqui 
uma explicação. Por amor de quem Jesus Se ma-
nifestou? O apóstolo disse que foi pelos que, por 
meio dEle, [têm] fé em Deus. A salvação que Deus 
proveu é pessoal, individual. Deus não veio na 
pessoa de Jesus Cristo por pessoas indiferentes, 
mas por aqueles “que têm fé”, pelos crentes que 
leriam as palavras de Pedro. A NVI, como outras 
versões em português, usa o verbo “crer” no lugar 
de “ter fé”. Eles criam em Deus, mas passaram a 
ter fé porque Jesus revelou o Pai, pois foi “por meio 
dEle” que os cristãos da Ásia se tornaram crentes. 
É claro que esta afirmação e João 14:1 e 6 pertencem 
ao mesmo mundo de ideias35. A fé em Deus é por 
meio de Jesus de Nazaré porque 1) Jesus tornou o 
Pai conhecido como nenhum profeta ou sábio do 
passado tinha feito (João 7:28, 29; 15:15). 2) Jesus 
removeu a barreia de pecado para que os homens 
tenham comunhão com Deus (Romanos 5:1; 1 João 
1:7). 3) Jesus, inclusive no presente, intercede pelo 
homem a Deus (1 Timóteo 2:5; Hebreus 7:25).

O apóstolo já tinha destacado o sangue de Je-

35 Robert H. Gundry, “‘Verba Christi’ in 1 Peter; Their 
Implications Concerning the Authorship of 1 Peter and the 
Authenticity of the Gospel Tradition”, New Testament Studies 
13. Julho de 1967, pp. 339–40.

sus, que significa a Sua morte. A esta altura, ele 
deixou claro que a mensagem que proclama a 
morte de Cristo não é de derrota, e sim de vitória; 
não é de morte, e sim de vida. Deus O ressuscitou 
dentre os mortos e Lhe deu glória. Paulo abriu a 
Carta aos Romanos alegando que Deus declarou 
que Jesus é “o Filho de Deus com poder... pela res-
surreição dos mortos” (Romanos 1:4). Ele estabele-
ceu a confissão básica da fé, ou poderíamos dizer, 
o credo do cristianismo, “que Cristo morreu pelos 
nossos pecados, segundo as Escrituras, e que foi 
sepultado e ressuscitou ao terceiro dia, segundo 
as Escrituras” (1 Coríntios 15:3, 4). A sustentação 
da fé dos cristãos em Deus e a esperança na vida 
eterna é que Jesus morreu e reapareceu entre os 
homens, ressurreto pelo poder de Deus. A “glória” 
que Deus deu a Jesus foi na ressurreição, ou preci-
samente em Sua ascensão à direita do Pai onde Ele 
reina (Atos 2:33; Romanos 8:34; 1 Coríntios 15:25). 
A glória que Jesus experimentou é uma glória que 
Seus seguidores desfrutam (1:8, 11).

O resultado esperado de tudo o que Deus fez 
por meio de Jesus Cristo por amor dos crentes é 
que a vossa fé e esperança estejam em Deus. As 
palavras “fé” e “esperança”, especialmente quan-
do fé tem o sentido de confiança, são semelhantes 
no significado, ainda que cada uma tenha sua pró-
pria esfera de ação. A “fé” tem a ver com as cir-
cunstâncias atuais sob as quais os cristãos vivem. 
Anteriormente, Pedro dissera que os cristãos esta-
vam guardados por Deus mediante a fé, depois ele 
acrescentou: “não vendo [o Senhor] agora” (1:5, 8). 
A “fé” implica depositar a confiança em Deus, con-
fiando nEle até na ausência de provas empíricas. A 
“esperança”, por outro lado, visa ao futuro. Embo-
ra já apossados das bênçãos em Cristo, uma viva 
esperança (1:3) se projeta em direção ao futuro e à 
herança eterna que Deus tem para os crentes.

NASCIDOS DE SEMENTE  
INCORRUPTÍVEL (1:22–25)

22Tendo purificado a vossa alma, pela vossa 
obediência à verdade, tendo em vista o amor fra-
ternal não fingido, amai-vos, de coração, uns aos 
outros ardentemente, 23pois fostes regenerados 
não de semente corruptível, mas de incorruptí-
vel, mediante a palavra de Deus, a qual vive e é 
permanente. 24Pois

toda carne é como a erva,
e toda a sua glória, como a flor da erva;

17



seca-se a erva, e cai a sua flor;
25a palavra do Senhor, porém, permanece eter-

namente.
Ora, esta é a palavra que vos foi evangelizada.

Pela segunda vez, o apóstolo mencionou o 
princípio da vida cristã (1:3, 23). “Fostes regenera-
dos”, disse ele. A expressão significa “tendo renas-
cido” (Almeida Revisada Imprensa Bíblica). A vida 
dos cristãos precisava refletir o tipo de pessoas que 
Deus queria que fossem quando Ele perdoou seus 
pecados e contou-os entre os Seus.

Versículo 22. Pela terceira vez, Pedro referiu-se 
à obediência de seus leitores (1:2, 14, 15, 22); pela 
terceira vez, ficou evidente que a obediência e a 
santificação são partes de um todo. Purificado no 
grego é um particípio perfeito. A força do particípio 
pode ser de concessão, “já que” (Almeida Revisa-
da Imprensa Bíblica), ou de causa, “porque”. Não 
deve ser acidentalmente que a obediência e a santi-
ficação induzem a um lembrete do novo nascimen-
to tanto em 1:2 e 3 como em 1:22 e 23. A verdade 
é mais do que proposições a serem endossadas. A 
verdade deve ser obedecida. Não foi a uma verda-
de abstrata que os leitores de Pedro obedeceram. 
Especificamente, eles obedeceram à verdade do 
evangelho; creram na verdade que Jesus morreu 
por eles, e responderam ao imperativo inerente a 
essa verdade. Quando obedeceram à verdade, ao 
mesmo tempo, nasceram de novo e santificados 
para o reino de Deus. Raymond C. Kelcy comen-
tou o seguinte sobre Pedro: “Ele está retrocedendo 
ao momento em que seus leitores responderam ao 
evangelho em obediência submissa, o momento em 
que concordaram com os requisitos da verdade”36.

O pretérito perfeito grego refere-se a uma ação 
que ocorreu no passado, mas que tem resultados 
contínuos até o presente. “Tendo purificado a vos-
sa alma”, disse Pedro. Usando esse tempo verbal, 
o apóstolo fez seus leitores olharem para o passa-
do quando renasceram. Anos antes, Pedro dissera 
a uma grande multidão de pessoas em Jerusalém 
que deveriam arrepender-se e serem batizados 
para a remissão de pecados (Atos 2:38). Quando 
cerca de três mil obedeceram à verdade que Pedro 
proclamou, eles renasceram, foram regenerados, 
suas almas foram purificadas. Paulo referiu-se ao 
renascimento como uma “lavagem de regenera-

36 Raymond C. Kelcy, The Letters of Peter and Jude, The 
Living Word Commentary, vol. 17. Austin, Tex.: R. B. Sweet 
Co., 1972, p. 38.

ção” (RC), ou seja, um novo nascimento (Tito 3:5). 
O novo nascimento significa mais do que um se-
pultamento batismal em água, porém não há novo 
nascimento sem o sepultamento em água. Já que 
eles haviam purificado suas almas pela obediência 
à verdade, o apóstolo incentivou-os a se portarem 
como pessoas renascidas ou regeneradas.

Já que os cristãos haviam purificado a alma ten-
do em vista o amor fraternal não fingido, Pedro 
instruiu-os: amai-vos, de coração, uns aos outros 
ardentemente. Kelly fez o seguinte comentário:

...se o escritor parecia ter se desviado da tarefa 
de esclarecer o estilo de vida cristão, em oposi-
ção ao pagão [1:15, 17, 18); agora, ele retoma o 
assunto, acrescentando o amor fraternal à san-
tidade e ao temor a Deus como uma marca do 
cristão batizado.37

Purificar a alma significa nada mais que se puri-
ficar. Os leitores de Pedro não haviam se purifica-
do, no sentido exato da palavra; Deus purificou-os 
porque Jesus os resgatou ou redimiu, derramando 
Seu “precioso sangue, como de cordeiro” (1:19). 
Ainda assim, a decisão de obedecer à verdade foi 
uma iniciativa deles. Após o sermão de Pedro no 
dia de Pentecostes, Lucas registrou: “Com muitas 
outras palavras deu testemunho e exortava-os, di-
zendo: Salvai-vos desta geração perversa” (Atos 
2:40)38. A resposta obediente de crentes é o ato efe-
tivo que resulta no perdão dos pecados. 

Pedro lembrou seus leitores que, ao responde-
rem ao imperativo da mensagem do evangelho – 
crendo, arrependendo-se e sendo batizados – eles 
entraram na comunhão de uma comunidade de 
pessoas cuja regra de conduta mais fundamental 
era o “amor” que tinham uns pelos outros. As-
sim como Paulo (1 Coríntios 13:13; 1 Tessaloni-
censes 1:3), Pedro mostrou que “fé”, “esperança” 
e “amor” são as forças interiores de onde nasce o 
modo de vida cristão. Nenhuma regra de conduta 
entre crentes é mais importante do que se respei-
tarem, valorizarem e cuidarem uns dos outros. Je-
sus disse: “Nisto conhecerão todos que sois meus 
discípulos: se tiverdes amor uns aos outros” (João 
13:35). João acrescentou: “Porque a mensagem que 

37 Kelly, p. 78.
38 A tradução do imperativo passivo aoristo usado em 

Atos 2:40, “salvai-vos desta geração perversa”, levanta uma 
questão: “Como ordenar que alguém faça algo em que é to-
talmente passivo?” Imperativos passivos como esse contêm 
a força de um comando ou ordem. Pedro queria dizer a seus 
leitores que eles deveriam se deixar ser salvos. 

18



ouvistes desde o princípio é esta: que nos amemos 
uns aos outros” (1 João 3:11).

A palavra que Pedro usou para “amor frater-
nal” foi filadelfi÷a (filadelfia). Ela aparece também 
em 3:8. Ter obedecido à verdade, ter purificado a 
alma, era, ao mesmo tempo, ter entrado numa co-
munidade onde todos eram iguais, irmãos e irmãs. 
Por causa do seu amor pela humanidade, Jesus as-
sumiu a forma humana (João 3:16). Há um sentido 
em que os discípulos de Cristo, seguindo o exemplo 
do Senhor, devem amar todos os seres humanos. 
E o vínculo do amor dentro da família de crentes é 
uma intensificação ou uma concentração do amor 
sentido por todos (Gálatas 6:10). O pensamento de 
Pedro era este: uma vez que vocês obedeceram a 
uma mensagem que os submeteu a um amor sin-
cero pelos que compartilham a mesma fé e esperan-
ça, tornem-se o que Deus os escolheu para serem, e 
amem-se, de coração, uns aos outros ardentemente.

Não há nenhum significado particular na mu-
dança para o verbo aÓgapa¿w (agapao) nesta segun-
da referência do apóstolo a amor. “Não há dúvida 
de que Pedro entendia a afeição fraternal e o amor 
mútuo como expressões equivalentes.”39 Ele incen-
tivou seus leitores a serem os santos purificados 
que Deus idealizou que fossem quando, pela obe-
diência deles à verdade, Ele purificou suas almas. 
O acréscimo significativo ao imperativo de Pedro 
é a palavra “ardentemente”. No grego esta palavra 
está em posição de ênfase, no fim da frase. O amor 
dos crentes uns pelos outros deveria ser constante, 
indissolúvel e expressivo. Quando os falsos pagãos 
do segundo século ficaram sabendo da irmandade 
de quem usava o nome de Cristo, comentaram, às 
vezes sarcasticamente, sobre o afeto auto-sacrifi-
cial que os cristãos tinham uns pelos outros. Mais 
adiante da carta Pedro retomaria o conceito de ir-
mandade (2:17; 5:9).

Versículo 23. No versículo anterior, Pedro 
usou o pretérito perfeito para descrever a santi-
ficação de seus leitores. Aqui ele usou o perfeito 
novamente para descrever a regeneração, ou re-
nascimento, deles. Pois fostes regenerados não de 
semente corruptível, mas de incorruptível. Tanto 
a obediência à verdade quanto o novo nascimento 
deles deveriam resultar em amor sincero e mútuo. 
Obediência à verdade, santificação e regeneração 
não são conceitos isolados. Cada palavra implica 
as outras duas. Anteriormente, o apóstolo disse 

39 Michaels, p. 75.

que os cristãos foram regenerados, isto é, nasce-
ram de novo, para uma viva esperança (1:3). Aqui 
ele vinculou a regeneração/renascimento deles à 
semente incorruptível, a palavra de Deus, a qual 
vive e é permanente.

Quando Jesus conversou com Nicodemos sobre 
nascer de novo, Jesus vinculou o novo nascimento 
seguramente ao batismo (“nascido da água”; João 
3:5) e ao Espírito Santo. (Veja os comentários sobre 
o novo nascimento em 1:3.) Em 1:3, o novo nas-
cimento deu-se pela ressurreição de Jesus Cristo; 
aqui é mediante a Palavra incorruptível (“impere-
cível”; NVI), a mensagem de que Jesus ressuscitou 
pelo poder de Deus. Embora não deva ser iguala-
do à Palavra, o Espírito opera na Palavra e através 
dela. De um ponto de vista vantajoso, a Palavra era 
o evangelho que fora pregado a eles (1:12). De ou-
tro ponto de vista, era o poder do Espírito Santo. O 
poder criativo da Palavra era bem conhecido aos 
leitores do Antigo Testamento. Através da Palavra 
dita por Deus, o mundo veio a existir (Gênesis 1:3) 
e através dela Deus governou as questões huma-
nas (Salmos 33:9). Através da Palavra inspirada 
pelo Espírito os cristãos são regenerados, ou seja, 
nascem de novo. Pedro entendia que as Sagradas 
Escrituras eram inerentemente vivas, vivas porque 
o Espírito que as inspira e lhes dá poder é vivo. 
Além de ser viva, a Palavra continuará a viver. Ela 
é permanente.

A Palavra pode ser dita ou escrita, mas em 
nenhum desses casos ela tem o poder de causar 
resultados. Assim como o Espírito se movimenta 
para onde quer (João 3:8), a Palavra faz suas ma-
nobras como uma força misteriosa nos corações 
das pessoas. Ela transforma vidas. “Ele nos gerou 
pela palavra da verdade” (Tiago 1:18). Não faz 
sentido falarmos da obra do Espírito na ausência 
da Palavra, e vice-versa. A semente incorruptível, 
indestrutível mediante a qual os cristãos foram re-
generados corresponde à verdade obedecida pelos 
leitores de Pedro, o que resultou na purificação de-
les. Como em João 1:13, há um contraste intencio-
nal entre a semente humana e o divino. Tudo o que 
se refere à vida humana neste mundo é transitório. 
É passageiro; não perdura. A semente cujo poder 
acelerador dá um novo nascimento é permanente 
e eterna. O contraste que ele pretendia fica claro no 
versículo que vem a seguir.

Versículo 24. O novo nascimento, cujo instru-
mento é a semente incorruptível, a Palavra de Deus 
permanente, trouxe à mente de Pedro a passagem 

19



de Isaías 40:6–8 (compare com Salmos 103:15–17). 
A passagem apoia e reforça a afirmação do versí-
culo anterior, ou seja, que a Palavra de Deus dura 
para sempre. Tiago também fez alusão à passa-
gem de Isaías (Tiago 1:11), mas o irmão do Senhor 
citou-a para destacar um ponto diferente, porém 
relacionado. A citação é da Septuaginta (LXX), em-
bora Pedro tenha feito pequenas mudanças. O An-
tigo Testamento havia sido traduzido do hebraico 
para o grego cerca de duzentos anos antes do nas-
cimento de Jesus. A Septuaginta era amplamente 
usada entre os judeus espalhados pelo mundo gre-
co-romano. No período do Novo Testamento, mui-
tos judeus já estavam adaptados ao mundo grego. 
Eles precisavam de uma tradução das Escrituras 
para a língua que falavam, assim como falantes de 
português que vivem no mundo moderno preci-
sam de uma tradução atualizada.

Isaías 40:6–8 tem um propósito no contexto do 
profeta que não corresponde particularmente ao 
propósito de Pedro. As pessoas a quem Isaías se 
dirigia estavam deprimidas como exiladas na Ba-
bilônia. Havia a possibilidade de que desistissem 
totalmente das promessas de Deus – de fato, de 
que desistissem do próprio Deus. Então, Deus en-
viou o profeta para confortar o povo, para lembrá-
los de que Deus estava preparando um caminho 
para eles pelo deserto, de volta à pátria. Os pode-
res dos homens vêm e vão; reinos se levantariam e 
cairiam. Toda carne era como a relva. A Palavra de 
Deus, a promessa de Deus, era fiel. Ela permanece 
eternamente.

Pedro não alegou que Isaías pretendia descre-
ver a condição dos cristãos na Ásia, os quais so-
friam por causa da fé em Jesus. Antes, o apóstolo 
viu nessa promessa que a Palavra de Deus nunca 
descumpre um princípio que era tão verdadeiro 
para seus leitores, quanto para o público original 
de Isaías. A passagem de Isaías destaca a lastimável 
incerteza de tudo o que os humanos são e fazem. 
As pessoas anseiam pelo que é permanente e imu-
tável, porém toda carne é como a erva... seca-se a 
erva, e cai a sua flor. A carne e toda a sua glória não 
oferecem nenhuma razão unificadora, nenhum as-
pecto comum à experiência humana, exceto sua 
certeza de deterioração. A carne seca. Suas quali-
dades mais louváveis e nobres fenecem e são es-
quecidas. Nem o público-alvo de Isaías nem o de 
Pedro seriam sábios se depositassem a confiança 
nos desígnios humanos. Deus e Sua mensagem são 
as únicas realidades permanentes da vida.

Versículo 25. É o próprio Deus e Sua auto- 
revelação que dão harmonia, sentido e propósito 
à vida. Diferente da experiência e da glória huma-
nas, Deus e Sua Palavra permanecem eternamente. 
Ocorre uma mudança interessante de lo/goß (logos, 
“palavra”), em 1:23, para rJhvma (rhema, “palavra”), 
em 1:25. Neste contexto as duas palavras são si-
nônimas. A segunda é usada na LXX. A mudança 
de palavras não causa efeito algum ao que Pedro 
expôs. É “a palavra [logos] viva e permanente de 
Deus” que Isaías 40:8 chama de a palavra [rhema] 
do Senhor. Pedro disse que essa “palavra do Se-
nhor”, a qual permanece eternamente, é a que foi 
pregada aos irmãos. 

A continuidade do pensamento de Pedro ini-
ciado em 1:22 não deve ser ignorada. Foi mediante 
a obediência à verdade que os cristãos purificaram 
suas almas. A verdade por eles obedecida estava ine-
rente à incorruptível, viva e permanente Palavra de 
Deus. Mediante a obediência à verdade, eles haviam 
nascido de novo, ou seja, foram regenerados. A ver-
dade, “a palavra do Senhor” que “permanece eter-
namente” e a palavra que... foi envangelizada aos 
leitores de Pedro eram a mesma coisa. Em toda par-
te, através do tempo e do espaço, quando a mesma 
palavra da verdade é pregada, cristãos podem espe-
rar o mesmo resultado. Pessoas serão regeneradas, 
nascerão de novo e tomarão parte na herança eterna.

APLICAÇÃO

Santidade e Batismo (1:3–25)
Embora a palavra “batismo” só ocorra uma 

vez em 1 Pedro (3:21), estudantes sérios da Bíblia 
há muito tempo reconhecem que o batismo é um 
tema predominante na epístola. Embora o batismo 
e o novo nascimento não devam ser igualados, a 
íntima relação deles não deve ser ignorada. Quan-
do um crente era batizado, seu novo nascimento 
acontecia. Paulo legou a figura de linguagem um 
passo adiante quando disse que um crente saía do 
batismo para andar em “novidade de vida” (Ro-
manos 6:4). Não pode haver dúvida de que Pedro 
referiu-se ao batismo cristão em 1 Pedro 1:3 e 1:23, 
quando usou as palavras “nos regenerou” e “rege-
nerados”. A regeneração é um nascer de novo “não 
de semente corruptível, mas de incorruptível”. 

Os cristãos vivem num mundo em que a gra-
tificação instantânea é a força motriz do capitalis-
mo moderno, e é justamente nesse mundo que eles 
devem ser santos. Para os leitores de Pedro, não 

20



havia uma divisa obscura entre a vida santa que co-
nheceram como cristãos e a vida sórdida de antes, 
vivida na incredulidade. A esta altura, talvez, haja 
uma diferença entre o nosso mundo pós-moderno 
e o mundo contemporâneo de Pedro. No mundo 
atual, a linha divisória entre o que é santo e o que 
não é santo geralmente é obscura. Muitas vezes 
os cristãos contribuem para a obscuridade dessa 
divisa. Quando a palavra de Deus chama, alguns 
dizem: “Com certeza, não tenho de cortar tudo que 
é divertido, tenho? Não vamos deixar essa coisa de 
santidade ir longe demais”. Existem cristãos que 
parecem temer que o mundo os classifique com o 
mais apavorante de todos os epítetos: “fanáticos”. 
Alguém poderia pensar que levamos muito a sério 
o fato de sermos filhos do Rei.

Entristece e desanima a maioria dos crentes do 
nosso tempo ver o apelo persuasivo à sensualida-
de. As palavras de Josué talvez sejam cabíveis para 
a igreja moderna: “Não podereis servir ao Senhor, 
porquanto é Deus santo, Deus zeloso...” (Josué 
24:19). Estamos à altura do desafio da santidade? 
Qual será a nossa resposta? Moisés respondeu des-
ta maneira: “Porque este mandamento que, hoje, 
te ordeno não é demasiado difícil, nem está longe 
de ti... Pois esta palavra está mui perto de ti, na tua 
boca e no teu coração, para a cumprires” (Deutero-
nômio 30:11, 14).

Pedro citou duas fontes de onde o cristão pode 
extrair refrigério enquanto se esforça para ser san-
to num mundo profano. Primeiramente, a santida-
de encontra apoio no amor fraternal que se dá e 
se recebe de colegas peregrinos que nos acompa-
nham até a cidade santa. Pedro sabia que a pure-
za e a obediência de seus leitores resultaram num 
amor sincero, mas ele os exortou mais intensamen-
te: “amai-vos, de coração, uns aos outros ardente-
mente” (1 Pedro 1:22).

Em segundo lugar, a santidade é eterna, as hon-
ras e os apetites do mundo são temporários. Pedro 
disse que os crentes foram regenerados de semente 
incorruptível. Toda a glória do homem, tudo pelo 
que ele dá a vida, toda a sua riqueza, todo o seu 
aprendizado, todos os seus bons momentos – tudo 
isso cairá como a flor da erva. A Palavra de Deus 
permanece eternamente. “Ora, esta é a palavra que 
vos foi evangelizada” (1:25).

Pedro não ofereceu aos seus leitores alívio dos 
maus tratos físicos e emocionais. Pelo contrário, ele 
disse que a situação poderia piorar. Independente-
mente do que viesse a acontecer, o apóstolo queria 

que seus leitores soubessem que eram o povo de 
Deus, e o povo de Deus é santo. Nada é mais ne-
cessário no mundo de hoje do que vidas santas da 
parte dos que possuem o nome do Senhor. Não há 
espaço para concessões nem desculpas. Hoje o pe-
cado nos afaga em seus braços e nos diz que, afinal, 
somos humanos. Não podemos esperar demais de 
nós mesmos. Por conta disso, o cristão pós-moder-
no muitas vezes não considera a santidade uma 
opção real para sua vida. É sensato reconhecer que 
Deus resgatou um povo santo.

Resgatados, Não Mediante Coisas Corruptíveis 
(1:18, 19)

Inúmeras coisas que o nosso mundo contem-
porâneo julga inteligentes, modernas e arrojadas 
são meras extensões da mesma ignorância que tem 
tiranizado a vida e roubado a alegria dela há mi-
lhares de anos. Seguir descuidadamente os apetites 
escraviza e destrói. Em sua segunda carta, Pedro 
mencionou os que prometiam liberdade, embora 
sendo escravos da corrupção: “...pois aquele que é 
vencido fica escravo do vencedor” (2 Pedro 2:19).

Em 1 Pedro o apóstolo traçou um contras-
te acirrado entre as antigas vidas escravizantes 
e debilitantes que eles conheceram e a liberdade 
que desfrutavam em Cristo. Pedro lembrou seus 
leitores de que eles foram resgatados. A palavra 
traduzida por “resgatados” era usada por autores 
seculares no mundo grego para o pagamento de 
um resgate. Um homem rico ou poderoso podia 
valer uma boa quantia para um grupo de piratas ou 
um bando de ladrões. O historiador romano Sue-
tonio relatou um incidente na vida de Julio Cesar 
em 74 a.C., quando este fora para a ilha de Rodes 
para estudar retórica. No caminho, o navio em que 
ele estava caiu nas mãos de piratas. O jovem César 
mandou solicitarem à cidade de Mileto cinquenta 
talentos de ouro para o seu resgate. Mileto pagou 
o valor e os piratas libertaram César. O pagamen-
to do resgate de um indivíduo rico e poderoso era 
em prata e ouro, mas Pedro lembrou seus leitores 
que o resgate deles fora comprado por algo mui-
to mais precioso. O preço do resgate que os tirou 
dos desejos escravizantes da carne foi nada menos 
que o precioso sangue do Filho de Deus (1 Pedro 
1:18, 19). Paulo disse o mesmo em outras palavras: 
“Aquele que não conheceu pecado, ele O fez peca-
do por nós; para que, nEle, fôssemos feitos justiça 
de Deus” (2 Coríntios 5:21).

Autor: Duane Warden
© A Verdade para Hoje, 2016 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS

21


