
Os capítulos 3 e 4 contêm o chamado de Deus 
para Moisés. No monte Horebe, Deus apareceu 
a Moisés em uma sarça ardente. Por causa de Sua 
grande compaixão por Seu povo, Ele chamou Moi-
sés para libertar os israelitas do Egito (3:1–10)

Primeiro, Moisés pergunta: “Quem sou eu?”, 
sugerindo que era incapacitado para a tarefa. Deus 
respondeu dizendo que estaria com Moisés (3:11, 
12). Segundo, Moisés pergunta por qual nome ele 
deve identificar Deus, quando fosse falar às pes-
soas. Deus responde dizendo que seu nome é “Eu 
Sou”, e complementa dizendo que é o mesmo Deus 
que seus antepassados adoraram (3:13–15). Deus 
chama Moisés mais uma vez à missão de libertar o 
povo, prevendo o que aconteceria então: o Faraó se 
recusaria a dar ouvidos, mas seria por fim persua-
dido pelos milagres de Deus e por fim os israelitas 
sairiam do Egito, levando com eles presentes dos 
egípcios (3:16–22).

O ENCONTRO DE MOISÉS  
COM DEUS (3:1–6)

1Apascentava Moisés o rebanho de Jetro, seu 
sogro, sacerdote de Midiã; e, levando o rebanho 
para o lado ocidental do deserto, chegou ao monte 
de Deus, a Horebe. 2Apareceu-lhe o Anjo do Se-
nhor numa chama de fogo, no meio de uma sarça; 
Moisés olhou, e eis que a sarça ardia no fogo e a 
sarça não se consumia. 3Então, disse consigo mes-
mo: Irei para lá e verei essa grande maravilha; por 
que a sarça não se queima? 4Vendo o SENHOR 
que ele se voltava para ver Deus, do meio da sarça, 
o chamou e disse: Moisés! Moisés! Ele respondeu: 
Eis-me aqui! 5Deus continuou: Não te chegues 
para cá; tira as sandálias dos pés, porque o lugar 
em que estás é terra santa. 6Disse mais: Eu sou 

o Deus de teu pai, o Deus de Abraão, o Deus de 
Isaque e o Deus de Jacó. Moisés escondeu o rosto, 
porque temeu olhar para Deus.

Versículo 1. O capítulo 3 começa descrevendo a 
situação de Moisés em Midiã. Ele trabalhava para 
seu sogro como pastor. Aqui, seu sogro é chamado 
de Jetro, o sacerdote de Midiã; Jetro pode também 
ter sido chamado de “Reuel” (2:18). Moisés deixara 
seu próprio povo e família no Egito; agora ele era 
parte da família de Jetro. Jetro pode ter sido mais 
um pai do que um sogro para ele.

Jetro, ou Reuel, era o “sacerdote de Midiã”. Um 
sacerdote de que natureza? De que religião? Apesar 
de o texto não afirmar, uma possibilidade é a de que 
ele adorasse ao Senhor. Isso pode ser uma evidência 
adicional, junto com o relato de Melquisedeque (Gê-
nesis 14:18, 19) de que havia pessoas fora de Israel 
que acreditavam e adoravam o único e verdadeiro 
Deus.1 Os midianitas eram descendentes de Abraão; 
dentre eles pode ter havido pessoas que partilhas-
sem de sua fé.

Como Jetro é identificado como sacerdote, al-
gumas pessoas acreditam que Moisés tenha ouvido 
falar em Deus a partir desta fonte e que a adoração 
ao Deus conhecido como “Javé” tenha se originado 
dos midianitas. No entanto, Moisés teve a chance de 
desenvolver sua fé entre seu próprio povo no Egito. 
Para atribuir aos israelitas no Egito alguma outra fé 
em outro deus, seria necessário negar a exatidão do 
relato bíblico. Além disso, como os midianitas eram 
descendentes de Abraão (Gênesis 25:1–6), eles po-

1 Alguns acrescentariam Balaão (Números 22—24) à lista 
de líderes religiosos não israelitas que acreditavam no Deus 
verdadeiro. Porém, o mais provável é que Balaão fosse um 
adivinho que falasse em nome de qualquer deus ao qual seus 
clientes quisessem consultar.

Moisés é Chamado por Deus  
(Parte 1)

Êxodo  Capítulo 3

1



deriam ter sido adoradores do único e verdadeiro 
Deus, com algum tipo de sacerdócio – ainda que 
não necessariamente autorizado por Deus. As reli-
giões de Israel e Midiã podem muito bem ter uma 
origem em comum: a fé de Abraão.

Moisés levara o rebanho até Horebe, o monte 
de Deus. Aparentemente este monte era chamado 
tanto de Horebe quanto de Sinai.2 A providência de 
Deus torna-se evidente quando Ele conduz Israel 
ao mesmo lugar em que Moisés pastoreava. Horebe 
aqui é chamado de “monte de Deus”, antevendo o 
que aconteceria. O Senhor apareceria a Moisés nes-
te monte e depois ele entregaria a Lei neste mesmo 
monte. O uso do termo a esta altura da narrativa, 
remetendo a situações que ainda iriam acontecer, é 
proléptico.3

Versículos 2 e 3. A história continua com o que 
é tecnicamente conhecido como “teofania”, uma 
aparição de Deus. Deus apareceu a Moisés em um 
sarça que queimava, mas não era consumido pelo 
fogo. Uma aparição de Deus viria a se tornar parte 
dos chamados de outros profetas do Antigo Testa-
mento (Isaías 6; Jeremias 1; Ezequiel 1). O chamado 
de Moisés tem muito em comum com outras narra-
tivas, como o chamado de Gideão (Juízes 6:11–24) 
e o chamado de Jeremias (Jeremias 1:4–9). De fato, 
tornou-se um padrão nos chamados de profetas 
posteriores.4

O anjo do SENHOR que apareceu a Moisés já 
rendeu muitos estudos. Ele é citado diversas vezes 
no Antigo Testamento. Aqui ele é o próprio Deus; 
de acordo com o versículo 6, este anjo diz “Eu sou 
o Deus de teu pai, o Deus de Abraão...” Uma fonte 
observa que nesta passagem “o anjo do SENHOR 
não é um ente celestial subordinado a Deus, mas o 
SENHOR (Javé) em uma manifestação terrena”.5

2 Nota sobre Êxodo 3:1, Bruce M. Metzger e Roland E. 
Murphy, eds., The New Oxford Annotated Bible with the Apo-
crypha (“Nova Bíblia Oxford Anotada com Livros Apócri-
fos”), rev. e amp. New York: Oxford University Press, 1991, 
p. 72; Nahum M. Sarna, Exploring Exodus: The Origins of Bibli-
cal Israel (“Explorando o Êxodo: As Origens do Israel Bíbli-
co”). New York: Schocken Books, 1996, p. 38.

3 Ibid., pp. 38–39. Uma “prolepse” é uma “figura de lin-
guagem na qual um evento futuro já é considerado como 
acontecido”. (The New Lexicon Webster’s Encyclopedic Dictio-
nary of the English Language [“Novo Dicionário Enciclopédico 
Webster da Língua Inglesa”], deluxe ed. Danbury, Conn.: Le-
xicon Publishers, 1992, p. 800.)

4 Terence E. Fretheim, Exodus (“Êxodo), Interpretation: A 
Bible Commentary for Teaching and Preaching (Interpreta-
ção: Um Comentário Bíblico para Ensino e Pregação). Louis-
ville: John Knox Press, 1991, p. 51.

5 Nota sobre Gênesis 16:7, Metzger e Murphy, p. 20. 

A sarça ardente é o primeiro dos milagres co-
nectados ao Êxodo. Milagres não são comuns na 
história do Antigo Testamento. Eles são “agrupa-
dos” em certos pontos da história de Israel: no Êxo-
do e na conquista de Canaã, por exemplo, e durante 
os ministérios proféticos de Elias e Eliseu. Milagres 
ocorreram em períodos de crises para Israel, épocas 
em que a existência da nação estava ameaçada. O 
ponto central deste milagre, o fogo que fazia a sarça 
arder sem consumi-la, provavelmente era um sím-
bolo de Deus ou da manifestação de Sua presença, 
que muitas vezes é representada pelo fogo.6

Versículo 4. Da sarça ardente, Deus... chamou 
e disse: Moisés! Moisés! Chamar o nome de Moi-
sés duas vezes, ao invés de uma, provavelmente 
era um indicativo da relevância do momento e da 
importância do chamado. Moisés respondeu Eis-
me aqui!, demonstrando sua disposição em ouvir 
o que Deus tinha a dizer. A resposta afirmativa de 
Moisés traz boas referências. É similar a uma res-
posta ao chamado de Deus dada anteriormente por 
Abraão (Gênesis 22:1) e posteriormente em diversas 
ocasiões, como por Samuel (1 Samuel 3:4–8) e Isaías 
(Isaías 6:8).

Versículo 5. Deus continuou, dizendo que 
aquele local era terra santa. Não era “terra santa” 
por ter sido previamente consagrada ao Senhor; era 
santa porque era onde Ele havia aparecido. De certo 
modo, Deus transferia santidade à terra – santidade 
esta que não mais faria parte do lugar depois que 
Ele se fosse. A ordem do Senhor para que Moisés 
retirasse [suas] sandálias enfatiza o caráter santo do 
lugar. Retirar as sandálias antes de entrar num local 
sagrado era um costume antigo (veja Josué 5:15).7

Versículo 6. Deus se identificou a Moisés di-
zendo ser o mesmo Deus adorado pelos patriarcas, 
Abraão, Isaque e Jacó. Isso ressalta o fato de que o 
relato do Êxodo é uma continuação da narrativa do 
Gênesis. 

Quando Deus se apresentou, Ele disse Eu sou, 
que é o modo com que ele normalmente iniciava 
conversas com as pessoas. Por exemplo, Ele disse 
“Eu sou o SENHOR que te tirei de Ur dos caldeus” 
(Gênesis 15:7); “Eu sou o Deus Todo-Poderoso  
[y å;d Av  l Ea, ’El Shaddai]” (Gênesis 35:11); “Eu sou o 
Deus de Abraão, teu pai” (Gênesis 26:24); “Eu sou o  
SENHOR, Deus de Abraão, teu pai, e Deus de Isa-

Compare Gênesis 16:13; 21:17, 19; Êxodo 14:19.
6 Sarna, p. 41.
7 Nota sobre Êxodo 3:5, Metzger e Murphy, p. 72.

2



que” (Gênesis 28:13). No Antigo Testamento, Deus 
frequentemente refere-se a Si mesmo como “Deus 
dos teus pais” ou “Deus de Abraão (e/ou Isaque e/
ou Jacó)”, mas Ele não disse a Abraão que era o Deus 
dos pais dele. Nahum M. Sarna observa, portanto, 
que havia uma separação distinta entre Abraão e 
aqueles que o precederam.8

Moisés reagiu à aparição de Deus escondendo 
seu rosto, porque temeu olhar para Deus. Sarna ex-
plica “A intensidade avassaladora da experiência de 
um encontro com a Presença divina, na Bíblia, tipi-
camente evoca trauma e temor”.9 As Escrituras dão 
vários exemplos dos perigos envolvidos em se olhar 
para a face de Deus (veja Gênesis 32:25, 31; Êxodo 
33:20; Juízes 6:22, 23; 13:22). Além do perigo asso-
ciado a estar na presença daquele que é totalmente 
santo e poderoso, a pessoa que entra na presença de 
Deus não deixa de sentir sua própria insignificância 
e indignidade. Portanto, a reação normal e adequa-
da à presença do Senhor é uma postura de humil-
dade e penitência. Um exemplo dessa disposição é 
o encontro de Isaías com Deus (Isaías 6:5).

AS INTENÇÕES DE DEUS (3:7–9)

7Disse ainda o SENHOR: Certamente, vi a afli-
ção do meu povo, que está no Egito, e ouvi o seu 
clamor por causa dos seus exatores. Conheço-lhe 
o sofrimento; 8por isso, desci a fim de livrá-lo da 
mão dos egípcios e para fazê-lo subir daquela ter-
ra a uma terra boa e ampla, terra que mana leite e 
mel; o lugar do cananeu, do heteu, do amorreu, do 
ferezeu, do heveu e do jebuseu. 9Pois o clamor dos 
filhos de Israel chegou até mim, e também vejo a 
opressão com que os egípcios os estão oprimindo.

Versículos 7 e 8a. Deus revela Suas intenções ao 
incumbir Moisés de ser Seu agente ao tirar o povo de 
Israel do Egito. Duas considerações evidentemente 
motivaram Deus a dar início a Seu plano de libertar 
Seu povo. Uma foi a Sua compaixão pelo sofrimen-
to de Seu povo. Ele disse Certamente, vi a aflição 
do meu povo. A outra consideração foi Seu plano já 
antigo de libertar o povo do Egito e levá-lo à terra 
de Canaã (Gênesis 15:13–16; 46:1–4; 48:21; 50:24, 25). 
Por consequência, Deus intencionava livrar [Israel] 
da mão dos egípcios e fazê-lo subir (...) a uma terra 
que mana leite e mel.

8 Sarna, p. 44.
9 Ibid., p. 45.

A expressão “terra que mana leite e mel” foi 
usada para sugerir a riqueza da terra; estes eram os 
“alimentos que faziam da terra um paraíso aos olhos 
dos seminômades”.10 Sarna afirma que esta expres-
são ocorre aproximadamente vinte vezes e sugere 
a fertilidade da terra; trata-se, declara ele, de uma 
“metáfora de fertilidade”.11 Ele expressou a visão de 
que “mel” (vAb …Vd , debash) não se refere ao “mel de abe-
lha”, mas ao “caldo doce produzido do suco da uva 
e, em especial, da tâmara”.12 Outros comentaristas 
dizem que o “mel” é, de fato, o mel das abelhas.13 
Em vários contextos debash só pode se referir ao mel 
de abelhas (Juízes 14:8; 1 Samuel 14:27; Salmo 19:10; 
Provérbios 16:24; Cântico 4:11; 5:1).

Versículo 8b. A terra também é citada como 
sendo lar de seis povos: os cananeus, heteus, amor-
reus, ferezeus, heveus e jebuseus. A boa notícia 
para Israel é que Canaã era uma terra frutífera; a má 
notícia é que a terra já era habitada, o que implica 
em os israelitas terem que lidar com essas nações de 
alguma forma, quando Deus os levasse até Canaã. 
Sarna comenta a extrema “complexidade étnica” de 
Canaã, evidente não apenas no número de nações 
mencionadas no Êxodo, mas também no fato de 
que Josué conquistaria trinta e uma cidades-estados 
reais (Josué 12). Esta complexidade se devia, em 
parte, às características geográficas da Palestina. A 
inclusão dessa lista de nações no relato da aparição 
de Deus a Moisés “significa que o povo de Israel 
estava destinado a desafiar e triunfar sobre todas 
essas poderosas forças desintegradoras que fizeram 
da terra um lar para toda essa diversidade de gru-
pos étnicos”.14 

Os nomes dos habitantes de Canaã ocorrem 
na mesma ordem em 3:17 e em Juízes 3:5. Os mes-
mos nomes aparecem, mas em ordem diferente, em 
23:23, 33:2, 34:11 e Josué 12:8. De acordo com Núme-
ros 13:29, os amalequitas viviam na terra do Negue-
be, que era ao sul; os heteus, jebuseus e amorreus 
viviam no interior; e os cananeus viviam perto do 
mar e do Jordão. R. Alan Cole observa que Deu-
teronômio 7:1 lista sete nações, enquanto Gênesis 
15:19–21 menciona dez.15 Depois de afirmar que não 

10 Nota sobre Êxodo 3:8, Metzger e Murphy, p. 72.
11 Sarna, pp. 46–47.
12 Ibid, p. 47.
13 R. Alan Cole, Exodus: An Introduction and Commentary 

(“Êxodo: Introdução e Comentário”), Tyndale Old Testament 
Commentaries. Downers Grove, Ill.: Inter-Varsity Press, 
1973, pp. 66–67.

14 Sarna, p. 49.
15 Cole, p. 67.

3



há evidência de que essas nações tenham partilhado 
“tradições históricas em comum”, ele descreveu os 
seis povos listados em Êxodo 3:8 da seguinte for-
ma:

Cananeu era o termo com o qual por muito 
tempo os antigos fenícios se referiam a si mes-
mos; é possível que signifique “comerciantes”. 
Heteu, provavelmente, se refere a grupos imi-
grantes do antigo império heteu do norte... (veja 
Gênesis 23). Seom e Ogue, reis seminômades a 
leste do Jordão, são chamados de amorreus (Nú-
meros 21:21); bem como a coligação de cinco reis 
das montanhas da Judeia (Josué 10:5). Por ori-
gem, a palavra amurru significa “ocidental” e foi 
originalmente atribuída pelos povos mesopotâ-
micos a seus vizinhos nômades do oeste. Ferezeu 
pode ser “aldeão”, talvez num tom depreciativo 
como o “pagão” moderno, mas o sufixo pode 
ser de origem hurrita (veja “Quenezeu”). Heveus 
parece [ter sido usado para] “horeus”. Se for o 
caso, eles teriam preservado o nome, senão o 
sangue, dos conquistadores hurritas de meio mi-
lênio antes... A aliança gibeonita é descrita como 
composta por heveus (Josué 9:7). Jebuseus são 
os habitantes aborígenes de Jebus ou Jerusalém 
(também chamados de amorreus, Josué 10:5).16

Versículo 9. O clamor dos israelitas foi ouvido 
por Deus e Ele havia visto a opressão que eles pas-
savam nas mãos dos egípcios. Este trecho parece re-
petitivo: os versículos 7 e 9 são praticamente iguais. 
Estudiosos críticos veem nessas repetições o uso de 
duas fontes diferentes.17 Porém, estes versículos uti-
lizam um recurso literário conhecido como “quias-
mo”, no qual elementos paralelos ocorrem em uma 
passagem seguindo um padrão A-B-B-A. Este pa-
drão é usado para enfatizar e, especialmente, focar 
a atenção em qualquer que seja a frase no centro da 
estrutura. Se dividirmos esses versículos de acordo 
com este método, teremos a seguinte formação:

A1:  “Vi a aflição do meu povo, que está no 
Egito” (3:7).

B1:  “[Eu] ouvi o seu clamor (...) Conheço-
lhe o sofrimento” (3:7).

C1:  “Por isso, desci a fim de livrá-lo (...) 
dos egípcios” (3:8).

C2:  “[Desci] para fazê-lo subir (...) a 

16 Ibid.
17 John Gray, por exemplo, atribuiu os versículos 7 e 8 a J 

(fonte javista) e os versículos 9 até 15 a E (fonte eloísta). (John 
Gray, “The Book of Exodus” [“Livro de Êxodo”] em The 
Interpreter’s One-Volume Commentary on the Bible [“Comen-
tário Bíblico do Intérprete em Volume Único”], ed. Charles 
Laymon. Nashville: Abingdon Press, 1971, p. 34.)

uma terra boa” (3:8).
B2:  “O clamor dos filhos de Israel chegou 

até mim” (3:9).
A2:  “Vejo a opressão com que os egípcios os 

estão oprimindo” (3:9).

A afirmação marcada como A2 complementa as 
informações da A1: Os egípcios eram a fonte da afli-
ção. B1 inclui informações não presentes em B2: A 
consciência de Deus quanto ao sofrimento de Israel. 
Por fim, as afirmações A e B servem para dar foco 
nas afirmações C. Assim, a ideia central da passa-
gem é a de que Deus intencionava libertar os isra-
elitas e levá-los a uma terra melhor. Esta estrutura 
deve deixar claro que o que pode ser considerado 
repetitivo, talvez baseado em diferentes fontes es-
critas, é na verdade um recurso literário cuidadosa-
mente elaborado.

O CHAMADO INICIAL DE DEUS  
E A PRIMEIRA REAÇÃO DE MOISÉS:  

“QUEM SOU EU?” (3:10–12)

10Vem, agora, e eu te enviarei a Faraó, para 
que tires o meu povo, os filhos de Israel, do Egi-
to. 11Então, disse Moisés a Deus: Quem sou eu 
para ir a Faraó e tirar do Egito os filhos de Is-
rael? 12Deus lhe respondeu: Eu serei contigo; e 
este será o sinal de que eu te enviei: depois de 
haveres tirado o povo do Egito, servireis a Deus 
neste monte.

Versículo 10. Deus chamou Moisés para condu-
zir os filhos de Israel para fora do Egito, uma tarefa 
que exigiria que ele se apresentasse diante do Fa-
raó. Deus se referia aos israelitas como meu povo. 
Eram Dele no sentido de que Ele já havia chamado 
Abraão, e depois cuidou e abençoou os patriarcas 
(Abraão, Isaque e Jacó) e seus descendentes (os is-
raelitas).

Versículo 11. Moisés reagiu ao chamado de 
Deus com a pergunta Quem sou eu...? Moisés havia 
tentado libertar seu povo quarenta anos antes, mas 
foi rejeitado por eles e fracassou. Seu sentimento de 
indignidade ou incapacidade era característico dos 
verdadeiros profetas.18 A evidência bíblica parece in-
dicar que Deus usa melhor um indivíduo que acre-
dita ser inadequado do que um que seja demasiado 
autoconfiante.

18 Sarna, p. 49.

4



Versículo 12. Deus respondeu dizendo Eu se-
rei contigo. A resposta de Deus, segundo comenta-
ristas, possivelmente reflete o nome de Deus: “Eu 
serei” é similar em hebraico a “Javé”19 (veja os co-
mentários sobre 3:14). Deus tem a resposta à sensa-
ção de Moisés de falta de dignidade e capacidade. 
Ele parecia dizer “Estou com você; se estou ao seu 
lado, não precisa se preocupar com nada”. Este im-
portante princípio é ensinado no decorrer do Anti-
go Testamento e é repetido no Novo (veja Romanos 
8:31, 32).

Deus deu a Moisés um sinal: Israel iria adorar 
a Deus no mesmo monte onde Moisés estava; um 
sinal que só seria visto depois de acontecer. Deus es-
tava dizendo: “Quando acontecer, você saberá que 
fui eu.” Terence E. Fretheim escreveu:

Foi Deus (...) que o enviou? Não há como ter 
certeza absoluta, de antemão, de que Deus seja 
o responsável por este chamado. Só ficará claro 
para Moisés que foi Deus quem o enviou quan-
do tudo se cumprir e ele estiver com Israel (Deus 
disse “você” se referindo a todo o povo) e servir 
a Deus no mesmo lugar onde eles estão agora. 
A garantia de Deus de estar com ele é tudo que 
Moisés sabe, até o momento. Mas quando tudo 
isso acontecer, a presença de Deus terá se mos-
trado operante e Moisés saberá que, de fato, é 
Deus quem está por trás do chamado.20

Outros exemplos de sinais que só serão percebidos 
no futuro incluem 1 Samuel 2:34 e Isaías 37:30.

A SEGUNDA REAÇÃO DE MOISÉS: 
“QUEM É VOCÊ?” (3:13–15)

13Disse Moisés a Deus: Eis que, quando eu 
vier aos filhos de Israel e lhes disser: O Deus 
de vossos pais me enviou a vós outros; e eles 
me perguntarem: Qual é o seu nome? Que lhes 
direi? 14Disse Deus a Moisés: EU SOU O QUE 
SOU. Disse mais: Assim dirás aos filhos de Isra-
el: EU SOU me enviou a vós outros. 15Disse Deus 
ainda mais a Moisés: Assim dirás aos filhos de 
Israel: O SENHOR, o Deus de vossos pais, o 
Deus de Abraão, o Deus de Isaque e o Deus de 
Jacó, me enviou a vós outros; este é o meu nome 
eternamente, e assim serei lembrado de geração 
em geração.

Versículo 13. Foi falado que a primeira rea-

19 Cole, p. 68.
20 Fretheim, p. 62.

ção de Moisés foi “Quem sou eu?” e a segunda foi 
“Quem é você?” Moisés sabia que as pessoas iriam 
perguntar o nome da divindade que lhe incumbiu 
da missão. Cole explica:

Perguntar “Sob que novo título Deus apareceu 
para você?” é equivalente a perguntar “Que 
nova revelação você recebeu de Deus?” Normal-
mente, nos dias patriarcais, qualquer nova reve-
lação do Deus ancestral se resumiria a um novo 
título para Ele (Gênesis 16:13) que no futuro ser-
virá para registrar e recontar um conhecimento 
mais profundo das ações salvadoras de Deus. 
Podemos presumir, portanto, que, ao fazer esta 
pergunta, eles estariam esperando um novo títu-
lo do Deus patriarcal.21

Versículos 14 e 15. Deus respondeu usando 
um jogo de palavras. Em hebraico o verbo “ser” 
(hÎyDh, hayah) é similar ao nome divino (hwhy, YHWH). 
Como esse nome consiste de quatro consoantes, ele 
às vezes é chamado de “Tetragrama”. Os estudiosos 
modernos normalmente transliteram o nome divi-
no como “Javé”, em português.22 Porém, na maioria 
das versões traduzidas da Bíblia, a palavra hebraica 
YHWH é traduzida como SENHOR, sendo impres-
sa com letras maiúsculas pequenas. Esta tradição 
reflete a tradição judaica de ler “Senhor” (yD nOdSa , ’Ado-
nai) quando YHWH ocorre no texto hebraico.

Quando Deus usa o termo como sendo Seu 
nome, Ele está dizendo: EU SOU QUEM [ou o que] 
EU SOU. Outra possibilidade é “Eu serei quem [ou 
o que] eu serei”. Estudiosos dizem que o significado 
da expressão sugere que Deus é a essência do ser, a 
“base da existência”. Porém, uma vez que YHWH 
é “uma conjugação na terceira pessoa e pode sig-
nificar ‘Ele faz ser’”, o nome pode não “indicar a 
existência eterna de Deus, mas a ação e a presença 
de Deus em questões histórias”.23

Deus indica com ênfase que Ele tem a intenção 
de ser conhecido pelo nome “Javé” (“SENHOR”). 
Anteriormente, ele fora conhecido por várias deno-
minações; mas Ele escolheu, deste ponto em diante, 
ser conhecido por seu nome pessoal “Javé”, o nome 
da aliança. Na verdade, “Javé” viria a ser o nome 
pelo qual seria lembrado por todas as gerações. A 
Bíblia ARA diz “Este é o meu nome eternamente, 

21 Cole, p. 69.
22 Em português, a tradução do Tetragrama se relaciona 

a “Jeová”, que remonta a estudos alemães anteriores que 
usavam as letras “j” e “v” para os hebraicos yod (y) e waw (w). 
Já em inglês, os estudiosos modernos preferem corresponder 
essas consoantes com as letras “y” e “w”.

23 Nota sobre Êxodo 3:14, Metzger e Murphy, p. 72.

5



e assim serei lembrado de geração em geração”. A 
NVI apresenta “Esse é o meu nome para sempre, 
nome pelo qual serei lembrado de geração em gera-
ção”. Além disso, Deus ressalta que Ele era o mes-
mo Deus que havia sido adorado pelos ancestrais 
de Israel: Abraão, Isaque e Jacó.

UMA PRÉVIA DA LIBERTAÇÃO (3:16–22)

16Vai, ajunta os anciãos de Israel e dize-lhes: O 
SENHOR, o Deus de vossos pais, o Deus de 
Abraão, o Deus de Isaque e o Deus de Jacó, me 
apareceu, dizendo: Em verdade vos tenho visi-
tado e visto o que vos tem sido feito no Egito. 
17Portanto, disse eu: Far-vos-ei subir da aflição 
do Egito para a terra do cananeu, do heteu, do 
amorreu, do ferezeu, do heveu e do jebuseu, 
para uma terra que mana leite e mel. 18E ouvirão 
a tua voz; e irás, com os anciãos de Israel, ao rei 
do Egito e lhe dirás: O SENHOR, o Deus dos he-
breus, nos encontrou. Agora, pois, deixa-nos ir 
caminho de três dias para o deserto, a fim de que 
sacrifiquemos ao SENHOR, nosso Deus. 19Eu 
sei, porém, que o rei do Egito não vos deixará 
ir se não for obrigado por mão forte. 20Portanto, 
estenderei a mão e ferirei o Egito com todos os 
meus prodígios que farei no meio dele; depois, 
vos deixará ir. 21Eu darei mercê a este povo aos 
olhos dos egípcios; e, quando sairdes, não será 
de mãos vazias. 22Cada mulher pedirá à sua vi-
zinha e à sua hóspeda joias de prata, e joias de 
ouro, e vestimentas; as quais poreis sobre vos-
sos filhos e sobre vossas filhas; e despojareis os 
egípcios.

Uma sinopse da história, uma prévia da liber-
tação que está por vir, é dada em 3:16–22. De fato, 
Êxodo 4:29—12:36 pode ser traçado usando as ideias 
principais encontradas nestes versículos:

Moisés vai aos anciãos (3:16, 17; compare 1.	
com 4:29–31)
Moisés aparece diante do Faraó (3:18; com-2.	
pare com 5:1–3)
O Faraó se recusa (3:19; compare com 5:4—3.	
7:7)
Deus opera milagres (3:20a; compare com 4.	
7:8—12:29)
O Faraó cede (3:20b; compare com 12:30–5.	
32)
Os presentes dos egípcios (3:21, 22; compare 6.	

com 12:33–36).

Versículos 16 e 17. No início da prévia, Deus 
manda Moisés ajuntar os anciãos e falar com eles. 
Os anciãos eram “um tipo de corpo representativo 
judicial em Israel”.24 Moisés deveria levar-lhes uma 
mensagem de Deus. Desta forma ele atuaria como 
profeta, pois um profeta é aquele que entrega uma 
mensagem a outro. A mensagem de Deus para o 
Seu povo começa com o fato de que Ele estava pre-
ocupado com eles e com seu sofrimento (veja 2:24, 
25; 3:7, 9). Devido à Sua compaixão, Deus prometeu 
livrar os israelitas das aflições do Egito e levá-los a 
outra terra (veja os comentários sobre 3:7, 8a, 8b).

Versículo 18. O povo de Israel ouviria Moisés 
e iria pedir ao rei que os permitisse ir caminho de 
três dias para o deserto para oferecer sacrifícios a 
Javé. Porém, o Faraó não daria ouvidos ao pedido 
deles. Teria sido enganoso que os israelitas pedis-
sem três dias, quando sua real intenção era deixar o 
Egito para sempre? Nahum M. Sarna diz que o pe-
dido deles era “um estratagema engendrado para 
contornar a intransigência [espírito inflexível] do 
Faraó”.25

Versículo 19. O Faraó não deixava o povo 
partir, a menos que fosse à força (h DqD z Sj dD yV …b  OalVw ,  
welo’ beyad chazaqah). A expressão é traduzida literal-
mente como “obrigado por mão forte”. A NVI diz 
“a não ser que uma poderosa mão o force”. A liber-
tação de Israel se daria através da poderosa mão de 
Deus. “A imagem de uma mão ou braço poderosos 
ou estendidos é comum nas inscrições egípcias para 
falar do poder do Faraó. A figura é usada no decor-
rer das narrativas do Êxodo para descrever o poder 
de Deus sobre o Faraó.”26 (Veja 13:9, 14, 16.) Deus 
não apenas livrou o povo de Israel; Ele os livrou de 
maneira poderosa.

Esta prévia preparava Moisés para o que estava 
por vir e, em especial, para o fato de que seus pri-
meiros esforços para livrar Israel seriam ineficazes. 
Neste aspecto, assim como em outros, o chamado 
de Moisés era similar ao de profetas posteriores, 
que também foram avisados de que as pessoas com 
quem eles falariam se recusariam a dar ouvidos 

24 Sarna, p. 53. Anciãos também são mencionados em 
Êxodo 4:29; 12:21; 17:5, 6; 18:12; 19:7; 24:1, 9, 14.

25 Ibid, p. 55.
26 John H. Walton e Victor H. Matthews, Genesis— 

Deuteronomy (“Gênesis a Deuteronômio”), The IVP Bible  
Background Commentary (O Comentário de Contexto Bíblico  
da IVP). Downers Grove, Ill.: InterVarsity Press, 1997, p. 89.

6



(veja Isaías 6:9, 10). Esta foi a primeira de várias oca-
siões em que Deus avisava a Moisés que o Faraó se 
recusaria, a princípio, a deixar o povo ir (veja 4:21; 
7:1– 5; 10:1, 2; 11:9, 10).

Versículo 20. Como o rei do Egito a princípio 
não iria deixar o povo de Israel partir, Deus opera-
ria milagres, uma alusão óbvia às dez pragas (7:14—
12:30). Esses prodígios trariam julgamento sobre os 
egípcios, mas seriam a redenção para os israelitas. 
Como resultado das pragas, o Faraó os deixaria 
partir.

Versículos 21 e 22. Os israelitas não apenas 
poderiam partir, como também levariam com eles 
quantos tesouros do Egito pudessem carregar, ar-
tigos de prata e ouro e vestimentas. Estes itens 
seriam adquiridos com vizinhos e servos dos isra-
elitas: cada mulher pedirá à sua vizinha e à sua 
hóspeda (veja 11:2, 3; 12:35, 36). Esse modo de falar 
sugere que os israelitas tinham seus próprios escra-
vos, uma relação mais tarde governada pela lei de 
Moisés. Apesar de o povo de Deus estar sob o con-
trole do Faraó e ter de se submeter a um trabalho 
árduo, aparentemente alguns eram prósperos. Eles 
possuíam “ovelhas e gado” e “muitíssimos animais” 
(12:38; veja 9:6). O fato de que Israel iria despojar os 
egípcios deve ter sido uma boa notícia para Moi-
sés: Ele acabaria por ter sucesso na tarefa que Deus 
o estava dando. Além disso, a promessa de Deus a 
Abraão seria cumprida, pois ele estaria julgando a 
nação do Egito e Israel estaria saindo “com grandes 
riquezas” (Gênesis 15:14).

APLICAÇÃO

Como Deus prepara um homem  
(Capítulos 1—4)

O povo de Israel era muito oprimido no Egito. 
Deus ouviu o clamor de Seu povo e se determinou 
a libertá-los. Apesar de a libertação ser, sem dúvida, 
obra de Deus, Ele usou um ser humano – Moisés – 
para realizar Seus propósitos. As missões que Deus 
quer realizar na Terra, Ele as faz utilizando instru-
mentos humanos. Como Ele faz isso? A história da 
preparação de Moisés para a missão de tirar Israel 
da escravidão pode responder a essa pergunta. Os 
primeiros capítulos do Êxodo revelam como Deus 
prepara alguém para ser usado para cumprir a Sua 
vontade.

Deus escolheu Moisés. Não há dúvida de que 
Moisés, assim como mais tarde Jeremias, foi esco-
lhido desde antes de nascer. Isso, é claro, não di-

minui a necessidade de Moisés escolher estar com 
Deus (veja Hebreus 11:24–26). Ainda assim, Moisés 
nasceu para cumprir uma missão. E quanto a nós? 
É possível que Deus tenha em mente um propósito 
especial para cada um de nós. Qual seria? Pode ser 
um papel especial na congregação local. Você pode 
levar o evangelho a alguém que ninguém mais 
conseguiria alcançar; você pode ter uma habilida-
de única para levar o evangelho a um país ou povo 
específicos. Talvez haja algum trabalho que só você 
possa fazer. Como saber o que Deus quer que fa-
çamos? Para descobrir, temos que estar dispostos a 
ser usados por Deus. Pode ser que nunca saibamos 
o que Deus planeja para nós, até que tenhamos es-
colhido a Ele.

Deus preservou Moisés. Aquele que Deus escolhe, 
Deus protege. Deus não permitiria que Moisés fos-
se morto quando bebê, então seus pais o salvaram. 
Pessoas que chegaram perto da morte e foram sal-
vas perguntam “Por quê? Por que Deus escolheu 
me salvar?” Com frequência respondem “Deus 
deve ter um plano para mim”. Não discordamos 
dessas pessoas, mas as incentivamos a olhar em 
volta e descobrir que missão é essa. Talvez devamos 
nos perguntar “Deus não preservou a todos? Por 
que Ele permitiu que cada um nascesse? Por que ele 
nos mantém a salvo em nossas jornadas?” Pode ser 
que Deus tenha nos preservado porque Ele tem um 
lugar especial para que cada um de nós sirva em 
Sua vinha.

Deus preparou Moisés. A preparação de Moisés foi 
providencial. Ele não sabia para o que estava sendo 
preparado, ou que sequer estava sendo preparado 
para algo. Sua preparação veio em três estágios. 
1) Sua mãe foi sua ama de leite. Dela, ele deve ter 
aprendido sobre o Deus de Abraão, Isaque e Jacó, 
assim como a situação do povo de Israel. Ele adqui-
riu a fé de seu povo. 2) Ele foi preparado durante o 
tempo que passou no Egito. Por causa daquele tem-
po, ele pôde ir até a corte do Faraó e falar de igual 
para igual. Ele conhecia a corte egípcia, os costumes 
egípcios e a língua egípcia. 3) Ele foi preparado du-
rante o tempo que passou no deserto como pastor. 
Em Midiã ele aprendeu como é viver num território 
selvagem, ele conheceu a região por onde o povo de 
Israel viajaria e se habituou à vida de pastor. Moi-
sés aprendeu, em especial, o tipo de postura neces-
sária para conduzir o povo de Deus pelo deserto. 
Aos oitenta anos, Moisés já não era mais a pessoa 
impertinente, impulsiva e (talvez) arrogante que era 
aos quarenta; ele estava mais sábio, mais paciente e, 

7



provavelmente, mais manso. Ele estava pronto para 
ser um líder que confiava em Deus ao invés de em si 
mesmo; ele era um pastor altruísta, um líder servo, 
o tipo de líder de que Israel precisava.

E quanto à sua preparação? Deus vem prepa-
rado você através de sua educação, suas tradições, 
sua vida familiar, seu trabalho, seus relacionamen-
tos, seus êxitos e até seus fracassos (Romanos 8:28). 
Talvez Deus o esteja preparando para uma missão 
especial. Um pregador diagnosticado com câncer, 
ao invés de se lamentar do fato, começou a minis-
trar para outros pacientes com câncer. Um cristão 
que fora alcoólatra e viciado em drogas deu a volta 
por cima, estudou e tornou-se conselheiro de outras 
pessoas que passaram pelo mesmo que ele.

Deus chamou Moisés. Ele chamou Moisés quan-
do falou com ele na sarça ardente. Talvez a primeira 
parte do chamado fosse fazer Moisés perceber a ma-
jestade e santidade de Deus. Ainda assim, Moisés 
relutou em aceitar o chamado de Deus! Ele questio-
nou: 1) “Quem sou eu?”; 2) “Quem eu direi que me 
enviou?”; 3) “Não acreditarão em mim”; 4) “Não 
sou eloquente”; 5) “Mande outro”. Porém, Deus 
não aceitaria um “não” como resposta. Ele teve uma 
resposta para cada objeção feita por Moisés.

Deus ainda chama? Chama. Não de forma mila-
grosa, mas providencial, através de circunstâncias. 
Deus nos prepara para encarar desafios e depois 
nos apresenta a esses desafios. Quando nossos cora-
ções se movem para aceitar esses desafios, é aí que 
Deus nos chama.

Deus aceita “não” como resposta? Aceita, sim. 
Se escolhermos não aceitar Seu chamado, Ele ainda 
assim realizará seus propósitos, só que não através 
de nós (veja Ester 4:14). Paulo disse “Não fui deso-
bediente à visão celestial” (Atos 26:19), sugerindo, 
então, que é possível ser desobediente ao chamado 
de Deus.

Deus empoderou Moisés. A principal resposta do 
Senhor à relutância de Moisés foi “Eu serei conti-
go”. Essa é a resposta de Deus para nós hoje (Ma-
teus 28:18–20). Deus nunca nos dá uma tarefa sem 
que também nos dê a capacidade para cumpri-la 
(Efésios 3:20; Filipenses 4:13). “Quando (ou onde) 
Deus guiar, Ele proverá.” Quando buscamos fazer 
a vontade de Deus, responder a Seu chamado, Ele 
nos empodera para alcançar Seus propósitos.

Moisés se pôs diante do Faraó e disse “Assim 
diz o Senhor: Deixe meu povo ir!” Que mudança se 
deu sobre Moisés! Ele não era o escravo israelita que 
seria, caso o decreto do Faraó não tivesse feito com 

que ele fosse colocado no rio. Ele não era o príncipe 
egipcianizado impertinente e arrogante que seria, 
se não fossem suas experiências em Midiã. Ele não 
era o fugitivo do Egito ou o simplório pastor de Mi-
diã que seria, se não fosse chamado por Deus. Ele 
não era nenhum destes, mas ao mesmo tempo era 
todos eles, e mais ainda. Ele era homem de Deus, 
porta-voz de Deus, profeta de Deus – um igual, qui-
çá superior, ao Faraó – destemido, pronto para fazer 
a vontade de Deus, e preparado para a desafiadora 
tarefa de conduzir um povo rebelde por quarenta 
anos no deserto. Que grandes feitos Deus realizou 
através dele!

Pode-se afirmar algo semelhante quanto a nós. 
Não importa o quão pobres sejamos ou quão inca-
pacitados nos consideremos, Deus pode realizar 
grandes coisas através de nós. Precisamos buscar a 
Sua vontade para nossas vidas e depois responder 
ao Seu chamado!

O Grande “EU SOU” (Capítulo 3)
Quase todo capítulo do Êxodo pode ser usado 

para uma pregação sobre características de Deus. 
Um sermão sobre “O Grande ‘Eu Sou’” de Êxodo 3 
pode destacar as seguintes características de Deus: 
1) Deus é o “Eu Sou”, Aquele que é, que sempre foi, 
e que faz ser. 2) Deus é santo, santo demais para que 
Seu rosto seja visto; tão santo que é preciso confes-
sar pecados em Sua presença. 3) Deus se dignou a 
entrar num relacionamento com a humanidade; Ele 
é o Deus dos pais. 4) Deus é o libertador compassi-
vo: de Israel no passado, mas de toda a humanida-
de hoje.

Terra Santa (3:1–6)
A terra onde Moisés pisava quando Deus apa-

receu a ele era “terra santa” somente porque Deus 
estava associado a ela, e somente durante o tem-
po em que Deus esteve associado a ela. Nenhuma 
terra no mundo hoje é “terra santa”. A chamada 
“Terra Santa” não é “santa” no mesmo sentido da 
terra de Êxodo 3:5. O mais próximo que podemos 
chegar de “terra santa” em nosso mundo é a igre-
ja pela qual Cristo morreu. Abraham Lincoln, em 
seu Discurso de Gettysburg, disse que os homens 
que haviam morrido na batalha de Gettysburg, 
Pensilvânia, a consagraram (tornaram, de certa 
forma, “sagrada”). Precisamos aprender a prestar 
maior reverência a essas coisas associadas a Deus, 
tais como a igreja, a Bíblia, a adoração e o nome de 
Deus.

8



Jesus, o Grande “EU SOU” (3:14)
No Novo Testamento, Jesus usou a expressão 

“Eu Sou” (veja João 8:24, 58), identificando a Si mes-
mo com Deus, que também Se chamou “EU SOU” 
em Êxodo 3:14. Quem e o que Deus era e é, Jesus 
também foi e é. É possível conectar as sete menções 

de “Eu Sou” de Jesus no evangelho de João com as 
características de Deus encontradas no Antigo Tes-
tamento. O objetivo deste sermão seria proclamar a 
divindade de Jesus e ilustrar que Ele cuida de nós 
da mesma forma que Deus cuidou de Seu povo no 
passado.

Autor: Coy Roper
© A Verdade para Hoje, 2017 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS

9


