
No capítulo 14, Jesus passou um tempo com 
os discípulos, assegurando-lhes de que não havia 
necessidade de se angustiarem por causa de sua 
partida iminente. Ele concluiu suas observações 
dizendo: “Levantai-vos, vamo-nos daqui” em 
14:31. A refeição de Páscoa chegara ao fim. Então, 
Jesus e os discípulos começaram a percorrer as 
ruas da cidade em direção ao vale do Cedrom e ao 
monte das Oliveiras. Nesse trajeto, Jesus apresen-
tou o discurso iniciado no capítulo 15. O capítulo 
começa com a conhecida “alegoria da videira”1, 
em que Jesus se descreveu como “a videira verda-
deira”. Os discípulos, que são os ramos, deveriam 
permanecer em Jesus e dar muitos frutos. Embora 
haja várias referências paralelas a vinhas, somente 
algumas focalizam a videira propriamente dita.

O que levou Jesus a usar a figura da videira 
para ensinar essas verdades não é imediatamente 
evidente2. Vários comentaristas veem na figura da 

  1 Concordando com H. van den Bussche, Raymond E. 
Brown declarou que não é uma “alegoria cuidadosa em que 
cada detalhe têm um significado”, nem é uma parábola. Ele 
a denominou um mashal (um ditado sábio ou enigmático). 
(Raymond E. Brown, The Gospel According to John [xiii–xxi], 
The Anchor Bible, vol. 29A. Garden City, N.Y.: Doubleday 
& Co., 1970, p. 668; citando H. van den Bussche, Le discours 
d’adieu de Jésus. Tournai: Casterman, 1959, p. 102.) D. A. Car-
son chamou o trecho de “metáfora estendida” (D. A. Carson, 
O Comentário de João. Trad. Daniel de Oliveira e Vivian Nunes 
do Amaral. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 513). Tal 
como o discurso sobre “o bom pastor”, esta seção contém cla-
ramente elementos alegóricos, pois o seu ensino inclui uma 
série de metáforas (como a identificação da videira, os ramos, 
e o agricultor) podendo, assim, ser devidamente chamada de 
“alegoria da videira”.

  2 Aqueles que acreditam que Jesus e os discípulos ain-
da estavam no cenáculo durante o discurso que vem após o 
capítulo 14 irão, como B. F. Westcott observou, “supor que 
a simbologia adveio de uma videira que crescia nas paredes 
da casa, pendendo sobre uma janela; ou do ‘fruto da videi-
ra’ [Mateus 26:29]” (B. F. Westcott, The Gospel According to St. 

1

videira uma referência à instituição da ceia do Se-
nhor, estabelecida na hora da refeição da Páscoa; 
no entanto, essa visão é improvável. A ênfase nessa 
alegoria está na videira e não no fruto da videira. 
Nada no texto faz alusão a beber do fruto da videi-
ra, e não há menção do pão (veja Mateus 26:26–29; 
Marcos 14:22–25; Lucas 22:14–20). Um aspecto 
relevante é o tema abordado em todo o discurso, 
conforme observado por C. K. Barrett: “A verdade 
é que João está falando da união dos crentes com 
Cristo, sem o qual nada podem fazer”3.

Alguns comentaristas sugeriram que Jesus e os 
discípulos, depois de sair do cenáculo, passaram 
por uma vinha ao atravessar o vale de Cedrom 
(18:1). Eles teriam visto vinhedos nas encostas, e 
fogueiras para a poda das vinhas junto ao ribeiro 
de Cedrom.

No retrato pintado por outros comentaristas, 
Jesus e os discípulos estariam parados em frente 
ao templo, onde a impressionante videira de ouro 
que adornava a entrada do santuário4 teria estimu-
lado Jesus a dizer: “Eu sou a videira verdadeira” 
(15:1). Independentemente do que motivou o uso 
da figura da videira, Jesus ensinou que ele cumpriu 
o propósito da videira de Deus, sendo “a videira 
verdadeira”. Ele descreveu seus discípulos como 
ramos da “videira verdadeira”, o próprio Cristo. 

John. Cambridge: University Press, 1881; reprint, Grand Rap-
ids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1950, p. 216). 
As outras conclusões se baseiam na visão de que Jesus e os 
discípulos deixaram o cenáculo no fim do capítulo 14 e come-
çaram a viagem para fora da cidade rumo ao vale de Cidrom 
e o monte das Oliveiras (veja os comentários sobre 14:30, 31).

  3 C. K. Barrett, The Gospel According to St. John, 2a. ed. Fila-
délfia: Westminster Press, 1978, p. 470.

  4 Essa videira dourada é descrita tanto em fontes judai-
cas quanto romanas. Veja Flávio Josefo, Antiguidades 15.11.3 
[394–95]; Mishná, Middoth 3.8; Tácito, Histórias 5.5.

A VERDADEIRA VIDEIRA
Jesus

A Videira e os Ramos
(15:1–11)



2

Da mesma forma, os cristãos (membros do corpo 
de Cristo, a igreja) são relacionados a Cristo (o ca-
beça da igreja) nas descrições de Paulo em Efésios 
1:22, 23; 5:23 e 1 Coríntios 12.

“EU SOU A VIDEIRA VERDADEIRA” 
(15:1–3)

1Eu sou a videira verdadeira, e meu Pai é o 
agricultor. 2Todo ramo que, estando em mim, não 
der fruto, ele o corta; e todo o que dá fruto limpa, 
para que produza mais fruto ainda. 3Vós já estais 
limpos pela palavra que vos tenho falado.

Versículo 1. Este versículo contém a última 
menção da fórmula “eu sou”5 e a única acompa-
nhada de mais um predicativo referente ao Pai: Eu 
sou a videira verdadeira, e meu Pai é o agricul-
tor (veja 15:5). A figura da videira era comum no 
mundo antigo. Aqui Jesus empregou a imagem 
da videira típica do Antigo Testamento, em que 
a videira ou a vinha geralmente é um símbolo de 
Israel sob os cuidados e proteção de Deus6. As re-
ferências a Israel como a vinha ou videira de Deus 
costumavam enfatizar o fracasso de Israel em pro-
duzir frutos, resultando no julgamento de Deus. 
Em contraste com esse fracasso, Jesus se apresen-
tou como “a videira verdadeira”, que cumpriu fiel-
mente o propósito da videira de Deus.

O Salmo 80 reúne as imagens de Israel e do Fi-
lho do Homem como a videira de Deus. O salmis-
ta descreveu Deus trazendo uma vinha (Israel) do 
Egito e plantando-a. Ele lamentou o fato dessa vi-
nha deixar de ser produtiva, sendo cortada e quei-
mada. E também rogou que Deus cuidasse dela:

Olha do céu, e vê, e visita esta vinha;
protege o que a tua mão direita plantou,
o sarmento que para ti fortaleceste…
Seja a tua mão sobre o povo da tua destra,
sobre o filho do homem que fortaleceste para ti
(Salmos 80:14b-17).

O “filho do homem” representa Jesus, “a videi-
ra verdadeira” (aÓlhqino/ß, alēthinos; “real”, “genu-

  5 Veja os comentários sobre 6:35. As alegações anteriores 
de Jesus foram: “eu sou o pão da vida” (6:35, 48); “eu sou a 
luz do mundo” (8:12); “eu sou a porta das ovelhas” (10:7; veja 
10:9); “eu sou o bom pastor” (10:11, 14); “eu sou a ressurreição 
e a vida” (11:25) e “eu sou o caminho, e a verdade, e a vida” 
(14:6).

  6 Veja Salmos 80:8–16; Isaías 5:1–7; 27:2–6; Jeremias 2:21; 
12:10–17; Ezequiel 15:1–8; 17:1–10; 19:10–14; Oseias 10:1, 2.

ína”, “autêntica”; veja 1:9). Ele era “o homem da 
destra [de Deus]”, em contraste com o Israel infiel. 
Em 15:1, assim como no salmo, Deus é considera-
do o “agricultor”. A palavra grega comum para 
“vinicultor”, gewrgo/ß (geōrgos) tecnicamente signi-
fica “agricultor”. Geōrgos denota aquele que lavra 
o solo. Tal qual o vinicultor do Antigo Testamento, 
Deus desenterrou a videira (Israel) do Egito, abriu 
espaço para ela, plantou-a e cuidou dela (Salmos 
80:8, 9). E depois de tudo isso, como disse Isaías, ela 
produziu uvas “azedas” (Isaías 5:4; NVI) e, conse-
quentemente, caiu sob o julgamento de Deus (Isa-
ías 5:5). As identificações de Jesus como “a videira 
verdadeira” e do Pai como “o agricultor” chamam 
a atenção para a estreita relação entre o Filho e o 
Pai, um tema enfatizado em todo este Relato do 
Evangelho (veja, por exemplo, 5:19–30). Jesus já 
havia se descrito a si mesmo como “o verdadeiro 
pão”, “a verdadeira luz” e “o bom pastor”. Agora 
ele se apresenta como “a videira verdadeira”.

Versículos 2 e 3. A habitação de Jesus em seus 
discípulos e vice-versa registrada em 14:20 (“vós 
em mim e eu em vós”) é expressa nesta passagem 
nas figuras de uma videira e seus ramos. Jesus é a 
videira e os discípulos são os ramos que extraem 
vida da videira7. A figura da videira e dos ramos 
retrata uma relação muito mais estreita do que a 
do pastor com as ovelhas (cap. 10). O pastor cuida 
das ovelhas, ao passo que a videira concede força 
geradora de vida a seus ramos. Sem a videira, não 
há vida para os ramos.

O Pai, no papel de agricultor, cuida da videira 
para torná-la o máximo produtiva. A tarefa dele 
é dupla: 1) Ele corta (ai¶rei, airei) os ramos infru-
tíferos e 2)  limpa (kaqai÷rei, kathairei) os ramos 
frutíferos. Uma forma de kathairei aparece em 15:3 
(kaqaroi÷, katharoi), traduzida por “limpos”. Isso 
lembra o comentário de Jesus em 13:10: “…vós es-
tais limpos [katharoi], mas não todos”. Judas não 
estava limpo porque era traidor.

Jesus disse que o Pai cortaria ou removeria 
todo ramo que, estando em mim, não ser fruto. 

  7 Certos grupos religiosos, por vezes, tentam justificar 
sua existência argumentando que os ramos representam vá-
rias seitas. A falácia desse pensamento se evidencia de duas 
maneiras: 1)  Jesus disse claramente aos seus discípulos em 
15:5: “…vós sois os ramos”. Cada discípulo de Jesus é um 
ramo. 2) Um ramo produz frutos compatíveis com a nature-
za da videira à qual está ligado. As denominações ensinam 
várias doutrinas, muitas das quais são contraditórias. Não 
seria assim se todas estivessem ligadas à mesma videira que 
dá vida.



3

Ramos que não dão frutos não são ramos vivos e 
produtivos; são mortos. Assim como o vinicultor 
corta os ramos infrutíferos da videira, o Pai corta 
os ramos infrutíferos do Filho. Há quem rejeite a 
ideia de que um verdadeiro crente pode cair da fé. 
Embora alguns contestem que os ramos infrutífe-
ros nunca foram ramos verdadeiros (crentes fiéis), 
Jesus deixou claro que até os ramos infrutíferos es-
tavam nele (“em mim”). O único ponto exposto por 
Jesus era que os ramos infrutíferos, assim como os 
ramos frutíferos, estavam ligados à videira e dela 
extraíam vida – apesar de não darem frutos.

Em seguida, Jesus disse que o Pai limparia ou 
podaria todo o que dá fruto… para que produza 
mais fruto ainda. O objetivo maior de uma vinha 
é produzir frutos; por isso, o vinicultor “limpa” (li-
teralmente, “poda”) os ramos para que produzam 
mais frutos. A palavra “limpa” (“poda”, “purifi-
ca”) sinaliza que Jesus estava prestes a fazer uma 
aplicação espiritual. Enquanto os ramos infrutí-
feros (mortos) eram completamente cortados, os 
ramos vivos não eram separados da videira; caso 
contrário, de modo algum dariam frutos. Tudo o 
que prejudicasse a produção de frutos era removi-
do dos ramos vivos.

Esse processo de poda figurativa, sem dúvida, 
inclui a disciplina espiritual que o Senhor aplica 
aos seus filhos, da mesma forma que um pai disci-
plina seus filhos. Embora o processo possa ser do-
loroso, Deus “nos disciplina para aproveitamento” 
(Hebreus 12:10). O Pai deseja que seus filhos te-
nham a vida mais frutífera possível; ele quer que 
seus discípulos deem fruto e “mais fruto ainda”. 
Produzir frutos é uma conhecida metáfora da ati-
vidade dos crentes fiéis (Romanos 7:4; Colossen-
ses 1:6, 10). Judas é um exemplo claro de um ramo 
infrutífero que foi “cortado”; Pedro representa o 
ramo que foi “limpo”, podado. O objetivo da dis-
ciplina que ele recebeu de Jesus foi capacitá-lo a se 
tornar o mais frutífero possível – e isto certamente 
aconteceu.

Jesus disse aos discípulos que eles já estavam 
limpos. Esta palavra grega traduzida por “lim-
pos”, katharoi, é a mesma usada no episódio do 
lava-pés em 13:10. Naquela ocasião, a ênfase era 
a limpeza corporal, com implicações espirituais. 
Aqui Jesus deu continuidade à alusão espiritual 
com a ideia de limpeza ou poda dos ramos (15:2) 
pelo grande agricultor, o Pai. Jesus queria que seus 
discípulos soubessem que ele não os condenava; 
pelo contrário, ele lhes assegurou que eles “já esta-

vam limpos”.
Os discípulos que guardaram e acolheram a 

palavra de Jesus estavam “limpos” por conta dis-
so. A “palavra” (lo/goß, logos) de Jesus é a totalida-
de da sua mensagem (veja 14:23); suas “palavras” 
(rJh/mata, rhēmata) em 15:7 são as porções do seu 
ensino. Ainda que estivessem limpos, os discí-
pulos necessitavam de uma limpeza (ou poda) 
contínua, para que permanecessem limpos (ou 
podados). Essa limpeza contínua seria efetuada 
pela “palavra” (logos) que Jesus lhes tinha falado, 
a qual incluía tudo o que Jesus é, disse e fez. É por 
meio do poder purificador da “palavra” que o Pai 
realiza seu processo de poda. Longe de repreender 
seus discípulos, Jesus estava encorajando-os, cha-
mando a atenção deles para continuarem limpos, 
isto é, progredir espiritualmente.

“PERMAENCEI EM MIM” (15:4–11)

4Permanecei em mim, e eu permanecerei em vós. 
Como não pode o ramo produzir fruto de si mes-
mo, se não permanecer na videira, assim, nem 
vós o podeis dar, se não permanecerdes em mim. 
5Eu sou a videira, vós, os ramos. Quem permane-
ce em mim, e eu, nele, esse dá muito fruto; por-
que sem mim nada podeis fazer. 6Se alguém não 
permanecer em mim, será lançado fora, à seme-
lhança do ramo, e secará; e o apanham, lançam no 
fogo e o queimam. 7Se permanecerdes em mim, 
e as minhas palavras permanecerem em vós, pe-
direis o que quiserdes, e vos será feito. 8Nisto é 
glorificado meu Pai, em que deis muito fruto; e 
assim vos tornareis meus discípulos. 9Como o Pai 
me amou, também eu vos amei; permanecei no 
meu amor. 10Se guardardes os meus mandamen-
tos, permanecereis no meu amor; assim como 
também eu tenho guardado os mandamentos de 
meu Pai e no seu amor permaneço. 11Tenho-vos 
dito estas coisas para que o meu gozo esteja em 
vós, e o vosso gozo seja completo.

Versículos 4 a 6. Depois de encorajá-los a per-
manecerem limpos, Jesus disse: permanecei em 
mim, e eu permanecerei em vós (15:4). Embora a 
correlação entre essas duas frases não esteja bem 
clara, tudo indica que se trata de uma oração con-
dicional. O sentido seria: “Se vocês permanecerem 
em mim, eu permanecerei em vocês”. Jesus estava 
destacando que a limpeza contínua e a frutificação 
dependem de se permanecer nele. Sem a videira, 



4

não pode o ramo produzir fruto de si mesmo. A 
vida de um ramo depende de sua conexão com a 
videira; caso contrário, ele não tem vida em si e é 
totalmente inútil. A única maneira de um ramo ser 
produtivo é estando ligado à videira. Como é com 
um ramo literal e videira, assim é com os discípu-
los de Jesus: nem vós o podeis dar [fruto], se não 
permanecerdes em mim.

Diferentemente dos ramos de uma videi-
ra literal, os “ramos” da videira figurativa são 
responsáveis por permanecer ligados a ela. O pon-
to que Jesus queria destacar é claro: “permanecer” 
exige continuar a viver em união com ele, sendo 
por ele vivificado. Somente desta forma pode um 
discípulo viver uma vida espiritual frutífera. A 
palavra “permanecer” (me÷nw, menō) foi usada an-
teriormente em João num contexto não espiritual 
(1:38, 39) e num contexto espiritual (6:56; 8:31); po-
rém seu significado espiritual atinge o ápice neste 
capítulo, ocorrendo dez vezes somente na seção 
15:4–10. A exortação de Jesus aos discípulos era 
que permanecessem nele e no seu amor; e, para 
isso, eles deveriam obedecer aos seus mandamen-
tos (veja 15:9, 10).

Em 15:5, Jesus repetiu o último “eu sou” regis-
trado em 15:1, ressaltando uma ênfase diferente. 
Anteriormente ele enfatizou seu relacionamen-
to com o Pai, o agricultor; aqui, a ênfase está em 
seu relacionamento com os discípulos, os ramos: 
Eu sou a videira, vós, os ramos. Quem permane-
ce em mim, e eu, nele, esse dá muito fruto (15:5). 
Acompanhando a declaração “eu sou”, o versícu-
lo repete essencialmente o pensamento de 15:4: 
permanecer em Jesus é tornar-se frutífero, porque 
sem mim nada podeis fazer. Merrill C. Tenney 
chamou a atenção para um medidor tríplice da 
produtividade quando disse que “a ordem divi-
na” é dar “fruto, muito fruto e mais fruto ainda”8. 
A natureza do fruto não é especificada no texto, 
mas engloba todas as diversas evidências de cres-
cimento e desenvolvimento espiritual na vida dos 
crentes. Paulo descreveu a essência desse fruto: 
“Mas o fruto do Espírito é: amor, alegria, paz, lon-
ganimidade, benignidade, bondade, fidelidade, 
mansidão, domínio próprio. Contra estas coisas 
não há lei” (Gálatas 5:22, 23). Acrescente-se a isso 
alcançar o mundo com a mensagem do evangelho 
(veja 15:16, 27). Edwyn Clement Hoskyns comen-

  8 Merrill C. Tenney, John: The Gospel of Belief. Grand Rap-
ids, Mich.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1976, p. 228.

tou: “Todos que creram em Jesus por meio da pre-
gação apostólica são o fruto da videira e de seus 
ramos”9. Os cristãos tornam-se frutíferos mediante 
a oração (15:7), a obediência a Jesus (15:10), expe-
rimentando sua alegria (15:11) e amando uns aos 
outros (15:12).

Depois de declarar que quem permanece nele 
dá muito fruto, Jesus deu um aviso severo: a me-
nos que permaneça na videira, será lançado no 
fogo para ser queimado. Jesus afirmou que quem 
não permanecer nele será lançado fora, à seme-
lhança do ramo, e secará; e o apanham, lançam no 
fogo e o queimam (15:6). Essa admoestação enfati-
za a necessidade de o discípulo ser continuamente 
dependente da videira para ser frutífero. Os ramos 
que não permanecerem nele se tornarão infrutífe-
ros; serão jogados fora, recolhidos e lançados no 
fogo. Um ramo separado da videira não tem vida. 
Um ramo que não produz frutos não serve para 
nada, exceto para combustível do fogo. Jesus que-
ria que seus discípulos entendessem que o julga-
mento está reservado aos que não dão fruto, muito 
fruto e mais fruto ainda10.

Versículos 7 e 8. Jesus então acrescentou: Se 
permanecerdes em mim, e as minhas palavras 
permanecerem em vós. Não existe uma diferen-
ça básica entre Jesus habitar em seus discípulos 
e suas “palavras” habitarem neles. As “palavras” 
(rJh/mata, rhēmata) de Jesus são os registros do seu 
ensino oral (veja os comentários sobre 15:2, 3). 
Raymond E. Brown escreveu: “Jesus e sua revela-
ção são praticamente intercambiáveis, pois ele é a 
revelação encarnada (a Palavra)”11. Se o discípulo 
permanecer em Jesus, as palavras de Jesus per-
manecerão nele; da mesma forma, a obediência 
ao ensino de Jesus está diretamente relacionada à 
contínua união com Jesus, “a videira verdadeira”. 
É essa união do crente com a videira que resulta 
em frutificação.

O crente que alinha seu comportamento e va-
lores aos ensinamentos de Jesus tem a promessa 
de que suas orações serão atendidas. Jesus decla-
rou: pedireis o que quiserdes, e vos será feito. Em 
14:13 e 14, a promessa de atender as orações era a 
quem pedisse em nome de Jesus, isto é, em confor-

  9 Edwyn Clement Hoskyns, The Fourth Gospel, 2a. ed. 
Londres: Faber and Faber, 1947, p. 476.

10 Assim como os ramos improdutivos são inúteis, Israel é 
retratada como uma videira improdutiva, que só presta para o 
fogo (isto é, o julgamento de Deus) em Ezequiel 15.

11 Brown, 662.



5

midade com tudo o que Jesus era, disse e fez (veja 
os comentários sobre 14:13 e 14). Aqui Jesus fez a 
mesma promessa aos que “permanecessem” nele. 
Os que estão unidos a Jesus entendem que devem 
desejar e pedir somente o que é aprovado por ele. 
Jesus confiou que os crentes fiéis nunca fariam pe-
didos inapropriados.

Disse o Senhor: Nisto é glorificado meu Pai, 
em que deis muito fruto; e assim vos tornareis 
meus discípulos. O Pai foi glorificado na obra 
redentora do Filho (13:31, 32), e agora o Pai seria 
glorificado pela abundância de frutos produzidos 
pelos discípulos de Jesus. Nós, os seus discípulos, 
não podemos dar fruto de nós mesmos (15:4). So-
mente ligados à videira podemos ser frutíferos. A 
frutificação é a prova de que a videira dá vida (a 
obra redentora do Filho), cujo agricultor é o Pai. A 
frutificação dos discípulos resulta em glória ao Pai 
por meio do Filho. Além do Pai ser glorificado por 
meio de discípulos produtivos, dar frutos também 
testifica a fidelidade do discípulo.

Versículos 9 e 10. O relacionamento íntimo en-
tre o Pai e o Filho ecoa por todo o discurso de des-
pedida do Senhor. A unicidade do Pai e do Filho, 
aqui descrita, serviu de modelo para o relaciona-
mento desenvolvido entre Jesus e seus discípulos. 
Jesus disse: Como o Pai me amou, também eu vos 
amei. O Pai estendeu seu amor pelo Filho “antes 
da fundação do mundo” (17:24). O Pai amou o 
Filho porque este se dispôs a dar a própria vida 
(10:17). Foi por causa do amor do Pai que ao Fi-
lho foi confiada a missão da salvação (3:35; 5:20). 
Assim como o Pai amou o Filho, Jesus amou seus 
discípulos.

A seguir, Jesus instruiu os discípulos, dizen-
do: permanecei no meu amor. E esclareceu o que 
quis dizer: Se guardardes os meus mandamentos, 
permanecereis no meu amor. Jesus igualou o per-
manecer em seu amor com o guardar os seus man-
damentos (veja 14:15, 21, 23; 15:14). Permanecer 
no amor de Jesus não tem a ver com experiências 
místicas ou práticas ascéticas, é obediência pura e 
simples. Aqui novamente (veja 15:4), a ênfase recai 
na responsabilidade individual. Embora Jesus ame 
seus discípulos como o Pai o amou, o beneficiário 
desse amor deve corresponder a ele (veja Efésios 
2:8, 9). Essa resposta não deve ser motivada por 
medo ou pelo mero dever de “guardar as regras”; 
o maior motivo da resposta de obediência é o amor. 
Visando demonstrar como convém aos discípulos 
responder ao seu amor, Jesus citou sua própria res-

posta de obediência ao amor de seu Pai. Jesus nun-
ca pediu a seus discípulos que fizessem algo que 
ele mesmo não quisesse fazer (veja 13:13–15). Para 
Jesus permanecer no amor do Pai foi-lhe necessá-
rio ser obediente (veja Hebreus 5:8, 9). Assim como 
Jesus guardou os mandamentos do Pai de perma-
necer em seu amor, os discípulos devem guardar 
os mandamentos de Jesus de permanecer em seu 
amor.

Versículo 11. Tenho-vos dito estas coisas 
(tauvta lela¿lhka, tauta lelalēka) é uma frase que 
ocorre mais seis vezes no discurso de despedida 
(14:25; 16:1, 4, 6, 25, 33), sempre se referindo ao que 
foi declarado anteriormente. Em alguns casos, o 
propósito do ensino é explicado. “Estas coisas” fo-
ram ditas para que os discípulos 1) tivessem gozo 
(15:11), 2) fossem previamente alertados ​(16:1, 4) e 
3)  tivessem paz (16:33). Em 14:27, Jesus deixou a 
sua paz aos seus discípulos. A isso, Jesus acrescen-
tou, respectivamente, o seu “amor” e o seu “gozo” 
ou “alegria” (15:10, 11). A alegria da qual Jesus fa-
lou era a plena alegria que ele tinha ao se relacio-
nar com o Pai e ao obedecer irrestritamente ao Pai. 
Jesus deseja que seus discípulos experimentem a 
mesma alegria que ele experimentou (veja 1 João 
1:4). Assim como a alegria de Jesus se baseava em 
permanecer no amor de seu Pai, o mesmo ocorre 
com a alegria dos discípulos. A verdadeira alegria 
está fundamentada em permanecer no amor do 
Pai. Jesus disse que seus seguidores demonstra-
riam amor ao Pai sendo obedientes a ele. Até o dis-
curso de despedida, o conceito de “gozo/alegria” 
(cara÷ , chara) em João só apareceu em 3:29; aqui e 
no restante do Evangelho, porém, a palavra apare-
ce mais sete vezes (15:11 [duas vezes]; 16:20, 21, 22, 
24; 17:13).

Em conformidade com sua mensagem de vida 
abundante (10:10), Jesus almeja que seus discípu-
los tenham alegria no mundo atual. Experimentar 
a alegria em um mundo imperfeito, com todas 
as suas provações e tribulações, é uma meta con-
siderada impossível por muitos. No entanto, os 
primeiros cristãos deram exemplo de alegria com-
pleta (Atos 13:52; Romanos 15:13; 2 Coríntios 2:3; 
2 Timóteo 1:4), mesmo em face de perseguição e 
sofrimento (Atos 5:41; 1  Tessalonicenses 1:6; He-
breus 10:34; Tiago 1:2; 1 Pedro 1:6). A promessa de 
Jesus de que o gozo dos discípulos seria completo, 
anunciada na véspera de sua morte e partida para 
o Pai, visava confortá-los enquanto eram bombar-
deados por problemas.

Autor: David Lipe
© A Verdade para Hoje, 2022

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS


