
1

Na primeira grande divisão de 1  João (1:5—
2:17) desenvolve-se o conceito de comunhão 
com Deus – o que ela é e o que ela não é. O autor 
ilustra esse tema, já anunciado no Prólogo (1:3), 
com a metáfora de andar na luz (1:7; 2:9–11); ele 
a desenvolve em uma série de declarações pelas 
quais a alegação de estar em comunhão pode ser 
compravada (1:6, 8; 2:3, 9), e a aplica a seus lei-
tores com a advertência de que essa comunhão é 
incompatível com o amor pelo mundo mau (2:12–
17). Os pensamentos de João não são organizados 
lógica e sistematicamente. O tema é desenvolvido 
em grande parte pela refutação (cf. a referência a 
“mentir” em 1:6; 2:4) de alegações provavelmente 
atribuídas aos falsos mestres religiosos que ocasio-
naram a epístola (cf. “aquele que diz”, em 2:4, 6, 9 
e “se dissermos”, 1:6, 8, 10). O tema da comunhão 
com Deus se evidencia não somente quando João a 
iguala a andar na luz – o que ocorre no início (1:6) 
e também em 2:9–11 -, mas também quando ele usa 
outros termos como equivalentes de comunhão ao 
atacar as alegações dos falsos mestres, a saber: “co-
nhecer a Deus” (2:3, 4), “estar nele” (2:5) e “per-
manecer nele” (2:6) e também em seu discurso aos 
leitores (2:13, 14). A ideia da parceria do crente com 
Deus é reforçada pelas advertências contra o Ma-
ligno (2:13) e o mundo (2:15–17). Um novo tema 
relativo à situação das igrejas para as quais ele es-
creve – os anticristos – nos aguarda em 2:18ss.

Esboço: Parte Um
		  A Mensagem: Deus é luz e nele não há treva 

alguma, 1:5.
	 I.	 COMUNHÃO COM DEUS E PECADO, 

1:6—2:2
	 A.	Comunhão é andar na luz, 1:6, 7
	 B.	O pecado é real em nossas vidas e deve 

ser confessado, 1:8–10
	 C.	Jesus Cristo é a expiação pelos pecados, 

2:1, 2
	 II.	 O CONHECIMENTO DE DEUS E O GUAR-

DAR OS SEUS MANDAMENTOS, 2:3–11
	 A.	O conhecimento de Deus requer que 

guardemos seus mandamentos e ande-
mos como Jesus andou, 2:3–6

	 B.	Um mandamento antigo e novo (amor 
fraternal) está particularmente implícito, 
2:7, 8

	 C.	O amor aos irmãos revela se permanece-
mos na luz, 2:9–11

	 III.	 APLICAÇÃO AOS LEITORES (O PROPÓ-
SITO DA CARTA), 2:12–17

	 A.	Os leitores são assegurados de têm co-
munhão com Deus e vencerão a oposição 
do mal, 2:12–14

	 B.	Os leitores são advertidos a não amar o 
mundo nem as coisas que há no mundo, 
2:15–17

A MENSAGEM: DEUS É LUZ, 1:5
No versículo 5 João declara a mensagem prin-

cipal da epístola: Deus é luz e nele não há trevas. 
Esta é uma afirmação preliminar à verdade de-
clarada na primeira seção principal, a saber que 
quem tem comunhão com Deus deve andar na 
luz. “Andar na luz” é uma forma figurada de dizer 
que devemos ser purificados do pecado e viver em 
obediência aos mandamentos de Deus. A tese des-
ta seção é a implicação moral da mensagem apos-
tólica. Muitos comentaristas têm destacado que 
as ideias principais de João são expostas por uma 
negação das falsas alegações que possivelmente 
representavam os ensinamentos de líderes antino-
mianos: “o pecado não interfere na comunhão com 

1 João 1:5—2:17

A Primeira Carta de João:
A Comunhão com Deus

e o Andar na Luz



2

Deus” (veja v. 6); “podemos estar ou isentos de pe-
cado de modo que ele não esteja em nós” (veja v. 
8); e “o pecado não se manifesta na conduta” (veja 
2:4).

5Ora, a mensagem que, da parte dele, temos 
ouvido e vos anunciamos é esta: que Deus é luz, 
e não há nele treva nenhuma.

[5]  A mensagem que, da parte dele, temos 
ouvido e vos anunciamos se refere às palavras do 
prólogo, em que João mencionou que anunciava a 
vida eterna que estava com o Pai e que se manifes-
tou. O propósito dessa proclamação ou carta era 
que seus ouvintes ou leitores tivessem comunhão e 
que sua alegria fosse completa. Agora João afirma 
que sua mensagem contém esta verdade: Deus é 
luz, e não há nele treva nenhuma.

Luz neste contexto simboliza a pureza ou san-
tidade de Deus. Esse emprego da “luz” para des-
crever a divindade é comum a muitas religiões. O 
conceito bíblico começa com a revelação da glória 
ou esplendor de Deus: ele “habita em luz inacessí-
vel, a quem homem algum jamais viu, nem é capaz 
de ver” (1 Timóteo 6:16). A seguir, vem a ideia de 
que Deus é a fonte de toda luz (Tiago 1:17). No An-
tigo Testamento, o salmista disse o seguinte sobre 
Deus: “O Senhor é minha luz e a minha salvação” 
(Salmos 27:1). Aqui o termo é mais de direção ou 
iluminação, quase equivalendo à salvação que o 
Senhor dá como sua bênção. O Evangelho de João 
afirma que o logos (Verbo, Palavra) “era vida e que 
a vida era a luz dos homens” (João 1:5–9). João 
retomou essa ideia com frequência em seu Evan-
gelho (João 3:19–21; 5:35; 8:12; 9:5; 11:9s.; 12:35s.), 
às vezes usando a antítese de luz e trevas (João 
3:19). Nessas passagens, o conceito de luz parece 
mais daquilo que ilumina e enriquece a vida dos 
homens através da sua verdade. No contexto atu-
al, João está preocupado com o pecado que alguns 
negavam ter (v. 8), e ele promete purificação do 
pecado como resultado de andar na luz “como ele 
está na luz” (v. 7).

Vários comentaristas destacam que João faz 
três afirmações sobre a natureza ou caráter de 
Deus: “Deus é espírito” (João 4:24); “Deus é luz” 
(1 João 1:5); “Deus é amor” (1 João 4:8). Em todos 
esses casos, os substantivos não estão acompanha-
dos de artigo; são qualitativos, chamando a aten-
ção para a natureza verdadeira e essencial de Deus. 
A natureza de Deus é tal que devemos ser “santos 

como ele é santo” (1 Pedro 1:16). A glória de Deus 
resplandece na face daquele que é o Senhor e o Es-
pírito, transformando à sua imagem aqueles que 
vivem diariamente a contemplá-lo (2  Coríntios 
3:17, 18; 4:4–6). Deus é luz, então, enfatiza a pureza 
e impecabilidade do Pai.

A COMUNHÃO COM DEUS 
E O PECADO, 1:6—2:2

Os versículos 6 e 7 afirmam que aquele que 
afirma ter comunhão com Deus deve estar na luz. 
Essa comunhão é possível até para pecadores por-
que quem na luz tem seus pecados purificados 
pelo sangue de Cristo. O caminho para essa comu-
nhão não é negar o pecado, mas confessá-lo e ser 
purificado. Os dois primeiros versículos do capí-
tulo 2 enfatizam que Jesus Cristo é a expiação por 
nossos pecados.

Comunhão é andar na luz, 1:6, 7

6Se dissermos que mantemos comunhão com 
ele e andarmos nas trevas, mentimos e não pra-
ticamos a verdade. 7Se, porém, andarmos na luz, 
como ele está na luz, mantemos comunhão uns 
com os outros, e o sangue de Jesus, seu Filho, nos 
purifica de todo pecado.

[6]  Deus como luz é pureza absoluta; não há 
nenhuma escuridão nele. Logo, se dissermos que 
mantemos comunhão com ele (como diziam al-
guns, segundo sugere João claramente) e andar-
mos nas trevas, mentimos. João proclamou sua 
mensagem para que seus leitores tivessem comu-
nhão (reconhecimento e relacionamento fraternal) 
e acrescentou que nossa “comunhão é com o Pai e 
com seu Filho Jesus Cristo”. Todos que estão em 
Cristo foram atraídos para um relacionamento ín-
timo e uma comunhão espiritual como irmãos, não 
somente entre si, mas com Deus e com o próprio 
Cristo. Mas afirmar que se tem essa participação ou 
comunhão com Deus, que é luz (pureza), andando 
nas trevas (isto é, no pecado) é mentir. Aqueles que 
afirmam estar em comunhão com Deus enquanto 
andam no pecado estão mentindo, seja para enco-
brir sua injustiça ou porque estão se enganando a 
si mesmos. João acrescenta uma frase que descreve 
melhor a condição desses: não praticamos a ver-
dade. O texto original grego diz literalmente: “não 
estão fazendo a verdade”. “Fazer a verdade” é 
uma expressão idiomática em que “fazer” significa 



3

praticar ou viver (por exemplo, “praticar a justiça”, 
2:29), e “verdade” (aqui introduzida pela primeira 
vez, veja 2:21; 3:19; 2 João 2–4) significa a realidade 
divina manifestada em Jesus Cristo e incorporada 
na revelação representada por Cristo e sua palavra 
(João 17:17). Qualquer um que alegasse ser possí-
vel andar nas trevas (pecado) e manter comunhão 
com Deus não havia admitido essa verdade nem 
segundo ela estava vivendo.

[7]  Na declaração de que Deus é luz e nele não 
há trevas, que se andarmos nas trevas (pecado) 
não podemos manter comunhão com Deus, João 
implica que somente quem não tem pecado pode 
ter comunhão com um Deus sem pecado. Isso, ob-
viamente, constitui um paradoxo entre a admissão 
da pecaminosidade humana e a afirmação de que 
temos comunhão com “o Pai e com seu Filho Jesus 
Cristo” (1:3). João continuará a insistir no fato bá-
sico de que pecamos (vv. 8, 10). O paradoxo é so-
lucionado mediante três considerações (1:7—2:2): 
1) nossos pecados são purificados através do san-
gue de Jesus desde que os confessemos, 2) Jesus in-
tercede como nosso advogado (2:1) e 3) Cristo é a 
propiciação (expiação) pelos nossos pecados (2:2).

Embora as trevas (pecado) tornem impossível 
a comunhão com um Deus sem pecado, se andar-
mos na luz, como ele está na luz, mantemos co-
munhão uns com os outros. Como no versículo 
anterior, “andar” significa viver ou conduzir-se, 
significado este retomado em 2:6, 11 e 2 João 4, 6; 
3 João 3, 4. Compare com Efésios 5:8, “andai como 
filhos da luz”; Efésios 4:1; Romanos 6:4; 13:13. An-
dar na luz significa conduzir-se em santidade ou 
liberto do pecado. Quando fazemos isso, João diz 
mantemos comunhão uns com os outros. João não 
disse (como seria de esperar) que somente depois 
disso teremos comunhão com Deus (a menos que 
uns com os outros signifique entre nós e Deus, 
como parece improvável). Mas João já havia in-
dicado a estreita relação entre a nossa comunhão 
com o Pai e o Filho e a nossa comunhão uns com os 
outros. Essa comunhão se efetiva nos dois sentidos 
e um afeta o outro. Esse andar na luz é como ele 
está na luz. É um andar consciente da total partici-
pação na qualidade da luz, um andar característico 
de Deus.

Isso aparentemente implicaria que o cristão é 
alguém que está isento de pecado no que diz res-
peito à sua conduta – alguém que não peca. Não 
foi isso que João quis dizer, e ele vai deixar o fato 

claro. Andar na luz, segundo João, significa que o 
sangue de Jesus, seu Filho, nos purifica de todo 
pecado. João prossegue nessa direção apresentan-
do Jesus como Advogado e propiciação (expiação) 
(2:1, 2). A purtificação não é instantânea; implica 
confissão (incluindo, é claro, arrependimento e re-
novação), versículo 9, e obediência aos seus man-
damentos (2:3). João ensina que a comunhão com 
Deus e seus santos não é possível por algum co-
nhecimento secreto que nos deixará em nossos pe-
cados, nem negando que temos pecado, mas pela 
purificação diária através do sacrifício de Cristo. 
“Andar na luz” implica um esforço humano sin-
cero para não pecar; o sangue de Cristo, sob esta 
condição, nos purifica de todos os pecados (não há 
exceção; seu sangue purifica totalmente), e desta 
forma os filhos isentos de culpa têm um relaciona-
mento e uma união espiritual com o Pai.

Observe-se que, desde o princípio, a condição 
vital e imprescindível para ter comunhão é me-
diante o sangue de Jesus, o Filho de Deus. João 
prosseguirá denunciando a gravíssima mentira de 
negar que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus; isto é, 
que Cristo não veio em carne (1 João 4:2). Se isso 
fosse verdade, então Jesus teria morrido apenas 
como homem, e seu sangue não valeria mais do 
que o de qualquer outro homem. Consequente-
mente, não haveria purificação nem comunhão 
com Deus para os seres humanos pecadores. A 
menção do sangue confirma a realidade da encar-
nação, que por sua vez possibilita a realidade da 
purificação e comunhão divina.

O pecado deve ser confessado, 1:8–10

8Se dissermos que não temos pecado nenhum, a 
nós mesmos nos enganamos, e a verdade não está 
em nós. 9Se confessarmos os nossos pecados, ele 
é fiel e justo para nos perdoar os pecados e nos 
purificar de toda injustiça. 10Se dissermos que 
não temos cometido pecado, fazemo-lo mentiro-
so, e a sua palavra não está em nós.

[8]  Pela segunda vez João usa a condicional se 
dissermos como que assumindo a fala de alguns 
que pensavam erroneamente e que, provavelmen-
te, alegavam não ter pecado. Irineu nos diz que 
os discípulos de Valentim ensinavam que eram 
“espirituais” ou “perfeitos”, não podendo ser con-
taminados pelo pecado, por mais profundo que 



4

naufragassem na prática:

Como o ouro lançado na lama não perde o brilho 
e conserva a sua natureza sem que a lama o pre-
judique em nada, assim, dizem eles, podem estar 
misturados com qualquer obra hílica que não so-
frerão dano nenhum, nem perderão sua substân-
cia pneumática.

Contra as Heresias I, 6, 2

Se assim argumentarmos, diz João, a nós mes-
mos nos enganamos. Alguns podem realmente 
crer que isso é verdade, que estão isentos de peca-
do e não precisam do sangue de Jesus para puri-
ficá-los a fim de terem comunhão com Deus, mas 
esse racioncínio é falso. É mentira, e aqueles que 
assim falam estão cegos a ponto de não reconhecer 
seu erro. Se estivermos nesse grupo, a sua verdade 
não está em nós.

[9]  Em vez de tentar justificar nossos pecados 
negando que os temos, João mostra que reconhe-
cê-los francamente é o caminho para a comunhão 
com Deus: Se confessarmos os nossos pecados, 
ele é fiel e justo para nos perdoar os pecados. Esta 
é a única vez que João usa “confessar” referente 
aos pecados. Em outros trechos, ele emprega esse 
verbo para o confessar ou o reconhecer que Jesus 
é o Cristo. Fazer uma confissão de pecados é o pri-
meiro pré-requisito para o perdão. O que se diz 
aqui pode ser ilustrado pelos que foram até João 
Batista a fim de serem batizados, “confessando 
seus pecados” (Mateus 3:6), ou pelos que, depois 
de crer, “vieram confessando e denunciando pu-
blicamente as suas próprias obras” (Atos 19:18). 
Compare com Tiago 5:14ss.

Os crentes que confessam seus pecados são 
perdoados por Deus, o qual é fiel e justo. Deus 
é fiel no sentido de que não voltará atrás na pro-
messa que fez em Cristo Jesus. O autor de Hebreus 
discorre acerca desse conceito de perdão (Hebreus 
8:12; Jeremias 31:31ss.). Mas Deus também é jus-
to ao conceder o perdão. Ele não é meramente um 
juiz tolerante que deixa o pecado livre e impune. 
Compare isto com Romanos 1:16b; 3:21–26; em que 
a justiça de Deus é o seu perdão. Visto que a base 
do nosso perdão (como no versículo 7) é o sangue 
de Jesus, faze-se justiça pelos pecados perdoados. 
Assim Deus é justo e ainda perdoa os pecados. A 
RA transformou as duas frases em orações finais, 
que indicam propósito: “para nos perdoar”, conec-
tadas pela conjunção coordenativa: e nos purificar. 
Em ambos os casos, João está assegurando que o 
perdão completo abre o caminho para a comunhão. 

Deus não só perdoa, mas também nos purifica de 
toda injustiça. João havia dito anteriormente que, 
quando andamos na luz, mantemos comunhão 
uns com os outros e o sangue de Jesus, seu Filho, 
“nos purifica de todo pecado” (1:7). O fato de o pe-
cador poder ser assim purificado completamente, 
viabilizando a verdadeira comunhão com Deus, o 
qual é pura luz, é enfatizado pelo fato de que essa 
purificação inclui toda injustiça. Mais tarde, João 
se dirigirá a seus leitores com plena confiança de 
que eles são pessoas cujos “pecados são perdoa-
dos” (tempo perfeito no grego, que significa que 
já estão no estado de perdão) “por causa do seu 
nome” (1 João 2:12).

[10]  Assim como, segundo o versículo 8, não 
devemos dizer que não temos cometido pecado 
(culpa atual), também não devemos negar a cul-
pa pelos pecados do passado: Se dissermos que 
não temos cometido pecado, fazemo-lo mentiro-
so. Na primeira passagem, João se referia ao esta-
do pecaminoso; não devemos alegar que estamos 
isentos ou acima do pecado para que não haja em 
nós nenhuma mancha ou sinal de sua sujeira. Aqui 
não temos cometido pecado refere-se a pecados 
particulares ou atos de injustiça contínuos. Todos 
devem confessar diariamente que pecaram. Isto se 
alinha com o reconhecimento de Paulo de que to-
dos pecaram (Romanos 3:23) e da “lei do pecado e 
da morte que está em nossos membros” (Romanos 
7; cf. Tiago 1:13–15). Visto que Deus é luz, somente 
aqueles que pela confissão e pelo perdão de Deus 
se livram desses pecados podem ter comunhão 
com ele.

Se nos enganarmos a ponto de negar que co-
metemos pecados, fazemo-lo mentiroso. Esse 
uso do verbo poieō como equivalente de “afir-
mar ou alegar que se é alguma coisa” é uma das 
expressões favoritas de João: 1 João 5:10; João 5:18; 
10:33; 19:7, 12. Se não fôssemos pecadores, toda a 
ação de Deus em Jesus em operar nossa salvação 
seria inútil. A cruz é o julgamento de Deus sobre 
os pecados dos homens. Se o pecado for anulado, 
toda a ação e revelação celestial de Deus é declara-
da uma mentira. Veja Romanos 3:4, 10s.

Além disso, negar o pecado significa que a sua 
palavra não está em nós. Os cristãos são aqueles 
em quem a palavra de Deus permanece (1  João 
2:14). Eles são o que são porque a revelação da ver-
dade de Deus os moldou. Jesus havia falado da-
queles em quem “a sua palavra não estava” (João 
8:37). Aqueles que negam que são pecadores não 



5

permitem que a mensagem de Deus, que declara 
que o mundo inteiro está em pecado (1 João 5:19), 
tenha qualquer efeito em suas vidas. Compare isso 
com 1 João 5:10, onde João diz que aquele que não 
crê no Filho faz de Deus um mentiroso, pois rejei-
ta o testemunho que Deus deu. Veja também João 
3:33, “quem, todavia, lhe aceita o testemunho, por 
sua vez, certifica que Deus é verdadeiro”.

Jesus Cristo é a propiciação pelos pecados, 2:1, 2

1Filhinhos meus, estas coisas vos escrevo para 
que não pequeis. Se, todavia, alguém pecar, te-
mos Advogado junto ao Pai, Jesus Cristo, o Justo; 
2e ele é a propiciação pelos nossos pecados e não 
somente pelos nossos próprios, mas ainda pelos 
do mundo inteiro.

[1]  O capítulo 2 dá continuidade à exposição 
sobre a comunhão com Deus e o pecado (1:5ss.) e 
não contém nenhuma ruptura com o conteúdo an-
terior. Cristo é apresentado como o justo e como 
advogado e a propiciação (expiação) pelos peca-
dos do mundo inteiro. Em vez de negar o pecado, 
o pecador deve confiar na intercessão de Cristo.

João assinala aqui a primeira nota pessoal da 
carta. Ele escreve: Filhinhos meus. Embora isso 
não identifique seus leitores, indica que a epístola 
se destinava a leitores que mantinham um relacio-
namento bem próximo com o escritor. A expressão 
é o diminutivo da palavra grega para criança. Foi 
usada por Jesus como um termo afetuoso num vo-
cativo amoroso aos seus discípulos (João 13:33) e 
só ocorre novamente no Novo Testamento nesta 
mesma epístola (1 João 2:12, 28; 3:7, 18; 4:4; 5:21).

João escreve para que seus filhinhos não pe-
quem. O pecado quebra a comunhão com Deus. 
Impedir que os cristãos pequem é a grande obra 
de Cristo por meio do evangelho. João citou ver-
dades que dão ao discípulo de Cristo o incentivo e 
os meios para viver mais perto de Deus e a ele obe-
decer com maior perfeição para não pecar: Deus 
é luz, devemos andar na luz, devemos confessar 
os pecados e sermos purificados no sangue de 
Jesus. O cristão que tem a esperança do evangelho 
“a si mesmo se purifica… assim como ele é puro” 
(1 João 3:3).

Mas João já havia falado da realidade do peca-
do em nossas vidas: não podemos dizer que não 
temos pecado. O evangelho provê o remédio se, 
todavia, alguém pecar. João usa o tipo de senten-

ça condicional que implica que cada um prova-
velmente pecará. O remédio consiste em termos 
Advogado junto ao Pai. A palavra grega para “ad-
vogado” é a mesma aportuguesada para paracleto. 
Estamos familiarizados com essa palavra no Evan-
gelho de João como um nome para o Espírito Santo 
(João 14:26). Significa literalmente “alguém cha-
mado para o lado”, isto é, para ajudar ou socorrer 
alguém. Pode significar “consolador” ou “aquele 
que conforta”, mas o significado predominante é 
“defensor da nossa causa”, um advogado. A obra 
do Espírito Santo, o qual viria depois da partida 
de Jesus para consolar, confortar e interceder pe-
los discípulos, ajuda-nos a compreender a obra de 
Jesus que está agora no céu a interceder por nós. O 
fato de Jesus ter empregado paracleto para o Espíri-
to Santo não limita seu significado. Na conhecida 
oração sacerdotal de João 17, Jesus intercedeu por 
seus discípulos. Enquanto esteve na terra, Jesus os 
guardou (João 17:12), e ele orou para que, após a 
sua partida, o Pai os guardasse do maligno (17:15). 
Agora o autor de 1 João revela que Jesus está exer-
cendo seu ofício celestial de sumo sacerdote inter-
cedendo pelos pecados dos crentes pelos quais ele 
morreu. Aqui vemos uma estreita afinidade com o 
ensino de Hebreus 7:25–27; veja também Romanos 
8:34.

Esse Advogado é Jesus Cristo, o Justo. Como 
nosso advogado, Jesus é o Justo, um termo que 
provavelmente se refere à eficácia de sua interces-
são (mas veja em Atos 3:14 esse termo como um 
título messiânico). “Aquele que pratica a justiça é 
justo” (1 João 3:7; cf. 2:29). Ao cumprir a vontade 
de Deus perfeitamente, ao morrer como o “justo 
pelos injustos” (1  Pedro 3:18; veja Isaías 53:11), 
Jesus se qualificou como alguém cujas súplicas em 
nosso favor são eficazes. Em 1:9, o contexto é o do 
Antigo Testamento, em que o Deus da aliança é fiel 
às suas promessas e julgará com uma justiça que 
não só efetua o que é justo, mas também concede 
salvação ao seu povo: “ele é fiel e justo para nos 
perdoar os pecados”.

[2]  Jesus não só intercede por nós como nosso 
advogado, ele tem um antídoto que, quando apli-
cado aos nossos pecados, pode garantir perdão. 
João enfatiza (usando o pronome intensivo autos) 
que esse é a propiciação (expiação) pelos nossos 
pecados. Embora o pensamento geral aqui seja bas-
tante claro, há controvérsias quanto ao significado 
exato da palavra traduzida por propiciação (grego 
hilasmos). Ela ocorre novamente em 4:10 a respeito 



6

de Cristo, a quem Deus enviou para ser a propi-
ciação pelos nossos pecados e significa um apazi-
guamento, um dote ou feito que desvia a ira e faz 
aquele que se desagradou do outro ter prazer nele. 
Na literatura grega, “propiciação” geralmente está 
relacionada a práticas cultuais de ritos e sacrifícios 
para aplacar ou pacificar os deuses enquanto es-
tavam caprichosamente zangados ou inamistosos 
com os humanos. Enquanto “propiciar” se refere 
ao ofendido, “expiar” se refere à ofensa de quem 
caiu em desfavor. A palavra grega vem de hilaskes-
thai, que significa “fazer o outro ser gracioso”. Na 
Septuaginta, o verbo correspondente é, por vezes, 
usado no sentido de “ser misericordioso” ou “ser 
compassivo” (Êxodo 32:14). Do ponto de vista 
humano, significa “expiar” ou perdoar o pecado 
(Ezequiel 43:20, 22). Este verbo é usado no Novo 
Testamento apenas em Hebreus 2:17 para a obra 
de Jesus como sumo sacerdote ao expiar os peca-
dos do povo, isto é, “subtrair dos pecados sua va-
lidade e significado” (Büchsel em The Theological 
Dictionary of the New Testament, Vol. III, p. 316). A 
palavra que João usa aqui em 2:2 na Septuaginta 
geralmente significa a expiação do pecador indivi-
dual por seu pecado. Em Ezequiel 44:27 e 45:19 é 
o sacrifício da oferta pelo pecado, embora também 
possa ser o perdão do próprio Deus (Salmos 129:4). 
O mais importante é o fato de que esse termo nun-
ca é usado no sentido de propiciar a Deus. Büchsel 
comenta o seguinte sobre 1 João 2:2:

João está obviamente seguindo o Antigo Testa-
mento. Hilasmos não implica a propiciação de 
Deus. Refere-se ao propósito que o próprio Deus 
cumpriu ao enviar o Filho. Portanto, repousa no 
fato de que Deus é gracioso, ou seja, em seu amor, 
cf. 4:10. O significado, então, é anular o pecado 
como culpa contra Deus. Isso é demonstrado pela 
combinação de hilasmos em 2:2 com parakletos em 
2:1 e com a confissão de pecado em 1:8, 10. O re-
sultado subjetivo de hilasmos no homem é parre-
sia, confiança diante do julgamento divino, 4:17; 
2:28, ou vitória sobre a consciência do pecado.

Büchsel, Ibid., p. 317

“Expiação”, portanto, parece ser a melhor tra-
dução aqui. Todo este tema está ligado à expiação, 
porém não precisamos discriminar as teorias da 
expiação. A certeza que temos é que pela ação de 
Cristo vencemos o efeito do pecado em nossas vi-
das e não precisamos (como em 1:8, 10) negar a re-
alidade desse pecado. Outro ponto a ser observado 
é que João utiliza um substantivo de ação que sig-
nifica “ato de expiar” ao invés do agente “expia-

dor”. Aqui temos o abstrato no lugar do concreto; 
o que é conveniente, pois, como diz Lenski, “quan-
do aplicada a uma pessoa, [expiação] combina a 
pessoa com seu ato e o efeito do ato” igualmente. 
Jesus é o Salvador, e sua ação em nosso favor as-
segura o perdão contínuo ou a purificação do pe-
cado. Desse modo, João, mais adiante, escreverá: 
“Filhinhos, eu vos escrevo porque os vossos peca-
dos são perdoados por causa do seue nome” (2:12).

Todavia, essa pripiciação ou expiação não se 
limita a um pequeno grupo. Jesus é a expiação 
pelos nossos pecados e não somente pelos nos-
sos próprios, mas ainda pelos do mundo inteiro. 
Schnackenburg destaca que a teologia judaica pos-
terior desenvolveu a ideia de expiação do Antigo 
Testamento, ligando-a ao conceito do sofrimento 
e morte vicária de homens justos e mártires em 
favor do povo. Ele cita, por exemplo, a oração do 
velho Eleazar, que foi queimado até a morte: “Tem 
misericórdia do teu povo e sê satisfeito com o meu 
castigo no lugar deles. Que o meu sangue seja a 
purificação por eles, e leve a minha vida em recom-
pensa (anitpsuchon) pelas vidas deles” (4 Macabeus 
6:28, 29). Com a ruptura do exclusivismo judaico, 
essas ideias poderiam dar à morte do Messias um 
significado mundial. A universalidade dos resul-
tados da missão e obra de Cristo é enfatizada por 
João, especialmente em seu Evangelho (João 1:29; 
3:17; 4:42; 10:16; 11:52; 12:24, 32, 47; 17:18, 20).

É natural, ao mesmo tempo, pensar que a lin-
guagem subsequente empregada por João nesses 
versículos se deve às ideias docetistas dos mestres 
gnósticos. Certamente o ponto de João ao enfatizar 
o sangue de Jesus em 1:7 e 5:6 deve ser visto à luz 
da afirmação gnóstica de que o Espírito de Cristo 
deixou Jesus antes de sua morte. O ponto destaca-
do por João é que o sangue ou o sacrifício de Jesus 
é necessário à expiação que antecede a comunhão 
do crente, por isso o falso ensino docetista roubava 
do evangelho o seu âmago. O elemento universal 
presente neste versículo pode estar relacionado, 
então, à exclusividade gnóstica, que oferecia salva-
ção aos uns poucos eleitos. Esse tratamento tam-
bém concorda com a oposição ao antinomianismo 
individualista que se segue.

O CONHECIMENTO DE DEUS E O 
GUARDAR OS SEUS MANDAMENTOS, 

2:3–11
Na segunda divisão desta primeira parte de 

sua epístola, João enfatiza o conhecimento de Deus. 



7

Primeiro ele apresenta o tema da seção: Conhecer a 
Deus é guardar ou obedecer aos seus mandamen-
tos (v. 3). Esse tema é, então, contraposto à afirma-
ção de alguns falsos mestres de “que conheciam” 
a Deus (v. 4). Em seguida, usando as expressões 
“amar a Deus” e “permanecer nele” como sinô-
nimos de conhecê-lo, o autor desenvolve o tema 
do conhecimento falando de guardar a palavra do 
Senhor, guardar os mandamentos ou andar como 
ele andou (vv. 4–6). O mandamento específico de 
amar os irmãos é, então, escolhido como ilustra-
ção da prática de guardar os mandamentos (vv. 7, 
8). Por fim, ele conclui que amar os irmãos revela 
se a pessoa está andando na luz ou nas trevas (vv. 
9–11).

Guardar os mandamentos de Deus, 2:3–6
Há um notável paralelo entre o início deste 

seção (2:3–5a) e o início da anterior. Em ambos 
declara-se um tema: ter comunhão é andar na luz 
(1:5) e conhecer a Deus é guardar os mandamentos 
(2:3). Em seguida, há uma rejeição da afirmação 
ou alegação dos falsos mestres: se alguém afirma 
ter comunhão e anda nas trevas, mente (1:6), e se 
alguém diz que conhece a Deus e não guarda os 
mandamentos, mente (2:4). Então, em cada seção, 
a implicação dessa falsa afirmação é contrastada 
pela afirmação positiva da bênção sobre quem se 
apega à verdade (1:7 e 2:5).

3Ora, sabemos que o temos conhecido por isto: se 
guardamos os seus mandamentos. 4Aquele que 
diz: Eu o conheço e não guarda os seus manda-
mentos é mentiroso, e nele não está a verdade. 
5Aquele, entretanto, que guarda a sua palavra, 
nele, verdadeiramente, tem sido aperfeiçoado o 
amor de Deus. Nisto sabemos que estamos nele: 
6aquele que diz que permanece nele, esse deve 
também andar assim como ele andou.

[3]  Se Cristo é tudo o que foi dito a respeito dele 
– intercessor e propiciação (expiação) – como ter 
certeza de que ele é realmente tudo isso para nós? 
Sabemos, diz João, que o temos conhecido. João 
faz um trocadilho com o tempo do verbo ginōskō, 
que significa perceber, apreender a ideia para que 
ela se torne seu próprio conhecimento. “Sabemos” 
denota certeza (“temos o conhecimento”, tempo 
presente) “temos conhecido” (literalmente, que 
“conhecemos”, tempo perfeito do mesmo verbo). 
É outro modo de dizer que a percepção pode au-

mentar, pode se tornar cada vez mais segura ao 
longo do caminho. Mas como? Se guardamos os 
seus mandamentos.

Mandamentos aqui se refere às coisas que 
Jesus ordenou aos seus discípulos, como amar uns 
aos outros (João 13:34). Assim como Jesus guardou 
as instruções de seu Pai, ele espera que seus discí-
pulos sigam suas instruções (João 15:10; cf. 8:29). 
Mandamentos (aqui introduzido na epístola pela 
primeira vez, mas veja, 3:22–24; 4:21; 5:2, 3) corres-
ponde a outras expressões como a mensagem (1:5), 
a palavra (2:5), a verdade (2:21) e “o que ouvistes 
desde o princípio” (2:24). Estas são expressões ge-
rais para os ensinamentos de Jesus. Outra maneira 
de dizer a mesma coisa é “fazer o que lhe é agra-
dável” (3:22). Guarda[r] os seus mandamentos sig-
nifica observar ou manter a guarda para agir de 
acordo com eles. João não tem como foco nestes li-
vros atos de adoração em serviços religiosos, e sim 
as relações éticas com o próximo ou com os irmãos 
e as ordenanças de Jesus para andar na luz, isto é, 
em pureza de vida (3:3). A prova está na ação do 
crente. A realidade de Jesus e o que ele pode signi-
ficar para a alma do crente se revela na medida em 
que o crente anda como Jesus andou (v. 6), na luz 
como ele está na luz.

É bem possível que João tivesse em mente as 
alegações dos gnósticos a respeito do conhecimen-
to de Deus. Tudo leva a crer que eles alegavam ter 
um conhecimento que não envolvia uma atenção 
aos mandamentos de Deus. Em contraste com a 
ideia grega de que o conhecimento da realidade 
vem da atividade da mente através da percepção 
e reflexão, os gnósticos (em conformidade com o 
cristianismo) acreditavam que o conhecimento de 
Deus é um dom de Deus ao homem; vem por reve-
lação. A igreja primitiva acreditava que essa reve-
lação começou com Jesus e foi transmitida através 
dos apóstolos e mestres inspirados de acordo com 
uma tradição estritamente controlada. As revela-
ções deveriam seguir o padrão daquilo que fora 
ouvido desde o princípio. Os gnósticos foram além 
a ponto de declarar um conhecimento revelado e 
percebido por uma visão extática ou mística. Paulo 
insistiu que qualquer pretensão de conhecimen-
to deve ser testada pelo crivo do amor, pelo qual 
somos conhecidos por Deus (1  Coríntios 8:1ss.). 
Amor aqui significa a resposta a Deus guardando 
os seus mandamentos, particularmente o de amar 
aos nossos semelhantesm (1  Coríntios 13). Esse 
tipo de conhecimento é o fundamento da mensa-



8

gem evangélica.
Conhecer a Deus é estar em relacionamento ou 

comunhão com ele. Conhecer a Deus é sinônimo 
de estar “nele” (João 10:38; 14:11; 17:21; 1 João 2:3–
5; 5:20). A natureza de Deus condiciona o modo de 
agir daquele que está assim em comunhão com ele. 
Ele é vida, e seu dom para o crente por meio de 
Cristo é vida – vida eterna – por isso conhecê-lo 
é ter vida eterna (João 5:26; 17:3). Mas conhecer a 
Deus também é ser condicionado pelo seu amor 
(1 João 4:8, 16). “Aquele que não ama não conhe-
ce a Deus.” Esse amor, portanto, comprova quem 
realmente conhece a Deus (1  João 4:7ss, 20). Mas 
a base disso não é uma revelação interior, e sim a 
manifestação do amor de Deus em Jesus Cristo. 
É assim que conhecemos o amor e o que significa 
amar (João 3:16; 1 João 4:9ss.). É assim que amar o 
Pai é determinado pela observância dos seus man-
damentos: sem guardar os mandamentos de Deus, 
não há como conhecê-lo nem como permanecer no 
seu amor.

Esta é a primeira de nove vezes em que o escri-
tor emprega a expressão “nisto ou por isso sabe-
mos ou reconhecemos que” (2:3, 5; 3:16, 19, 24; 4:2, 
6, 13; 5:2). Ele cita vários meios de testar se alguém 
“conhece a Deus”, “está nele”, “conhece o amor”, 
“é da verdade”, se “Deus permanece nele”, “se o 
Espírito que está nele é de Deus” ou é “o espírito 
do erro”, “se somos filhos de Deus” e “se perma-
necemos nele”. A ideia de que João está indicando 
que seus leitores cristãos estavam hesitantes e em 
dúvida sobre seu estado perante Deus parece ser 
descartada em 2:12ss. É mais provável que João 
estivesse emprestando falas ditas pelos falsos mes-
tres, fornecendo os meios práticos para os irmãos 
testarem o que eles alegavam.

[4]  Se sabemos que conhecemos a Deus e seu 
Filho guardando os seus mandamentos, como afir-
ma o versículo anterior, então aquele que diz eu 
o conheço e não guarda os seus mandamentos é 
mentiroso. Expressões como “se dissermos” ou 
“aquele que diz” (veja 1:6) provavelmente eram 
palavras de ordem ditas pelos falsos mestres (veja 
2:19). Esses “sábios” que alegavam ter conheci-
mento de Deus enquanto desobedeciam ou des-
respeitavam sua palavra ou mandamentos eram 
mentirosos. Eles realmente não conheciam a Deus. 
O meio de conhecer a Deus é guardando a sua pa-
lavra. Visando enfatizar a falsidade desse pensa-
mento, João acrescenta: e nele não está a verdade. 
Veja outras denúncias de deturpações sobre a vida 

cristã em 1:8, 10.
[5]  O estilo de João é reforçar um ponto afir-

mando-o e depois afirmando o contrário. Seguin-
do esse estilo, ele expõe a antítese de que afirmar 
conhecer a Deus sem guardar seus mandamentos 
é mentir. Mas, para isso, ele emprega uma lingua-
gem um pouco diferente. A palavra (isto é, toda 
a mensagem ou revelação de Cristo) é substituída 
por “mandamentos”, e amor é usado no lugar de 
“saber”. Como poderia alguém que não guarda 
a palavra de Deus ou os mandamentos de Deus 
conhecer a Deus? E, ainda mais importante, como 
poderia essa pessoa amar a Deus? O amor é mais 
importante que o conhecimento, pois o amor 
transcende o conhecimento (1  Coríntios 8:1–3; 
13:2, 9–13). Mas aquele que vive segundo os en-
sinamentos de Jesus Cristo não só conhece ou re-
conhece a Deus, mas demonstra amor a Deus. O 
próprio Jesus disse: “Se me amais, guardareis os 
meus mandamentos” (João 14:15; veja também 21, 
23; 15:10). Assim, aquele que guarda a palavra tem 
o amor de Deus aperfeiçoado nele. Nisto o amor 
atingiu seu objetivo ou fim mais elevado ou verda-
deiro. O amor só é aperfeiçoado quando a pessoa, 
agindo com lealdade e devoção a Deus, expressa 
seu amor através da obediência. Feito isto, o amor 
atingiu seu objetivo maior. Sobre a ideia de aper-
feiçoar ou alcançar o fim ou propósito de algo leia 
4:12, 17, 18 (amor) e João 4:34; 5:36; 17:4 (obra) e 
João 17:23; 19:28.

Guardar a palavra de Deus é o sinal incon-
fundível de que temos comunhão com ele: Nisto 
sabemos que estamos nele. Aqui João menciona 
pela primeira vez a ideia de “estar em” Cristo, um 
termo mais recorrente nos escritos do apóstolo 
Paulo (Filipenses 1:1; Romanos 8:1; 3:24; Efésios 
3:1). Paulo parece querer dizer com isso que o cris-
tão se une a Deus através da “habitação interior” 
do Espírito Santo (1 Coríntios 6:17, 19). João parece 
estar enfatizando a comunhão entre o discípulo e 
Cristo. De fato, depois de 1:6 e 7, João não usa o 
termo comunhão novamente e parece substituí-lo 
pelas expressões “estar em Cristo”, “conhecê-lo” 
ou “permanecer nele”. João empregará este últi-
mo termo mais vezes (veja o próximo versículo), 
reutilizando a expressão “estar nele” somente no 
último parágrafo da epístola (5:20).

[6]  Mais uma vez João parece escolher uma 
fala dita por um falso mestre: aquele que diz que 
permanece nele, isto é, em Jesus. Este é o pri-
meiro uso de uma das ideias mais peculiares em 



9

João. O verbo menein significa “ficar”, “permane-
cer” ou “continuar”. Significa manter-se no lugar 
ou esfera em que se encontra. Ocorre vinte e três 
vezes somente em 1 João. João fala de coisas que 
permanecem em nós: a palavra de Deus (2:14), o 
que ouvimos desde o princípio (2:24), nossa unção 
(2:27), a semente (3:9), a vida eterna (3:15), o amor 
de Deus (3:17) e o próprio Deus (4:15). Da mesma 
forma, o estado em que o indivíduo está pode ser 
continuado: pode-se permanecer na luz (2:10), na 
morte (3:14), bem como no Pai ou no Filho (2:24).

A frase que permanece nele enfatiza a união 
e comunhão com Deus. Estamos unidos a ele pela 
dádiva do seu Espírito. Por isso João diz: “E nis-
to conhecemos que ele permanece em nós, pelo 
Espírito que nos deu” (1  João 3:24). Certamente 
espera-se que qualquer pessoa que desfrute des-
se privilégio ou relacionamento continue ou nele 
permaneça. Mas aquele que afirma que permanece 
nele, esse deve também andar assim como ele an-
dou. João já disse que não se pode ter comunhão 
com Deus a não ser andando na luz, como Deus 
está na luz. E não se pode andar nessa luz a não 
ser andando na palavra ou nos mandamentos de 
Jesus. Jesus andou como nos ensinou a andar.

Um mandamento antigo e novo, 2:7, 8
Na seção anterior, João mostrou que afirmar co-

nhecer a Deus envolve guardar seus mandamentos 
(2:3–6). Agora ele escolhe um mandamento especí-
fico e se concentra nele para ilustrar seu raciocínio. 
“Novo mandamento”, sem dúvida, aponta para 
a declaração de Jesus em João 13:34: “Novo man-
damento vos dou: que vos ameis uns aos outros”. 
Este foi o mandamento diferenciado de Jesus, e ele 
o vinculou ao privilégio de permanecer em seu 
amor (João 15:10). O sentido em que esse manda-
mento é novo João explica no versículo 8.

7Amados, não vos escrevo mandamento novo, 
senão mandamento antigo, o qual, desde o prin-
cípio, tivestes. Esse mandamento antigo é a pa-
lavra que ouvistes. 8Todavia, vos escrevo novo 
mandamento, aquilo que é verdadeiro nele e em 
vós, porque as trevas se vão dissipando, e a ver-
dadeira luz já brilha.

[7]  João escolhe um paradoxo para introdu-
zir o assunto. Este é um de seus recursos estilís-
ticos favoritos: descrever as coisas de maneiras 
aparentemente contraditórias. Embora fosse bem 

conhecido que Jesus chamara seu ensino de novo 
mandamento, João diz: Amados, não vos escrevo 
mandamento novo. O que João quer dizer é que, 
embora Jesus o tenha chamado de novo manda-
mento, não significa que seja novo em todos os 
sentidos, mas novo pelo menos num sentido nun-
ca ouvido antes. Certamente não era novo para os 
leitores de João, pois era mandamento antigo, o 
qual, desde o princípio, tivestes. O próprio Jesus 
talvez estivesse fazendo um trocadilho com a pa-
lavra “novo”, pois ele admitiu que a ordem para 
amar o próximo fazia parte da lei mosaica (Levíti-
co 19:18) e a classificou como um dos dois maiores 
mandamentos dessa lei (Mateus 22:34ss.). Visto 
que Jesus havia ensinado esse ensino ou manda-
mento e ele fazia parte da doutrina dos apóstolos 
desde o início, certamente ele não era novo para os 
leitores de João.

Alguns comentaristas argumentam que o 
mandamento que não era novo não remete à de-
claração de Jesus sobre o novo mandamento de 
amor. Sugerem que João afirma claramente não 
estar falando do novo mandamento, mas estar or-
denando um antigo mandamento que eles tinham 
desde o princípio. Essa interpretação é defendida 
mostrando-se que não há um consenso exato entre 
os comentaristas sobre qual é a novidade do man-
damento. Essa opinião ignora o caráter paradoxal 
da declaração de João aqui. Afinal, Jesus de fato 
chamou o mandamento de novo. Visto que Jesus 
não explicou exatamente em que sentido o manda-
mento era novo, era previsível que os estudantes 
tivessem um entendimento um pouco diferente. 
Por fim, o texto revela que o mandamento sobre o 
qual João vai falar é o novo mandamento de Jesus 
– o amor.

[8]  O mandamento de Jesus não era novo no 
sentido de que nunca havia sido dado ou praticado 
antes; no entanto, num sentido ele era novo. João, 
então, reitera: Todavia, vos escrevo novo manda-
mento. Os judeus costumavam dizer que todos os 
mandamentos se resumiam no único mandamen-
to de amar a Deus e amar ao próximo. Assim, Jesus 
ao dizer que este era “seu” mandamento parece 
significar que se alguém ama seu próximo como 
Cristo amou os discípulos, todas as outras ações 
e atitudes estarão corretas. Geralmente se entende 
que o termo paulino “a lei de Cristo” (Gálatas 6:2; 
cf. 1 Coríntios 9:21) refere-se a essa lei de amor.

Mas qual é a novidade desse mandamento para 
amar? Quando João diz aquilo que é verdadeiro 



10

nele e em vós, o pronome relativo que (neutro) 
provavelmente se refere a essa “novidade” e de-
nota um novo tipo de amor que era verdadeiro em 
Jesus e deveria ser demonstrado entre os discípu-
los. O conceito de amor não era novo quando Jesus 
deu a ordem, mas a maneira como Jesus amava 
era nova. Ele deu ao amor uma nova dimensão ou 
qualidade. Ele não ordenou apenas “amai o pró-
ximo como a vós mesmos”, mas “amai como eu 
vos amei” (João 13:34). O amor de Deus e de Cristo 
foi manifestado na cruz quando Jesus morreu pelo 
mundo mau, por seus inimigos, por aqueles que 
o odiavam, por todos os pecadores – ou seja, por 
todos nós. Por vezes o amor de Jesus exemplifi-
cado em sua morte na cruz é mencionado como o 
padrão de comparação para se definir como deve-
mos amar (João 13:34; 15:12, 13; 1 João 3:16). Esse 
amor é único porque não foi em retribuição a amor 
ou bondade. Leia sobre isso em Romanos 5:7; e so-
bre sua incompreensibilidade, em Efésios 3:18. É 
esse tipo de amor que é novo e verdadeiro em nós, 
quando o imitamos ao amar nossos inimigos e fa-
zer o bem àqueles que nos maltratam e nos perse-
guem (Mateus 5:38–48).

A realidade da novidade do amor em Jesus 
e nos discípulos está no fato de que as trevas se 
vão dissipando, e a verdadeira luz já brilha. Essa 
linguagem (mencionada novamente em 2:17) está 
enraizada na ideia de que Jesus inaugurou uma 
nova era há muito tempo esperada pelos judeus 
(Mateus 12:32). Os cristãos já foram desarraigados 
deste mundo (Gálatas 1:4) e aguardam a plenitude 
das bênçãos da era vindoura (Hebreus 6:5). Este 
mundo perverso ou a presente era de Gálatas 1:4 
foi uma era de trevas; a nova era é luz. Jesus disse: 
“Eu sou a luz do mundo; quem me segue não an-
dará nas trevas; pelo contrário, terá a luz da vida” 
(João 8:12). Embora a nova era já tenha sido inau-
gurada, as duas eras coexistem. A confiança é que 
o poder da luz está dissipando as trevas: “Vai alta 
a noite, e vem chegando o dia” (Romanos 13:12; cf. 
João 1:5; 1 Coríntios 7:31). Os discípulos andam na 
luz (Efésios 5:8). O amor que Cristo havia ensinado 
se manifestou na vida dos cristãos e foi a confirma-
ção das expectativas da era de luz, quando a ver-
dadeira luz que veio ao mundo iluminaria todos 
os homens (veja João 1:9).

Amar aos irmãos, 2:9–11
João agora (vv. 9–11) explica o significado do 

novo mandamento. Só andamos na luz se obede-

cemos ao mandamento de amar nossos irmãos. O 
ódio revela que fazemos parte do reino das trevas.

9Aquele que diz estar na luz e odeia a seu irmão, 
até agora, está nas trevas. 10Aquele que ama a seu 
irmão permanece na luz, e nele não há nenhum 
tropeço. 11Aquele, porém, que odeia a seu irmão 
está nas trevas, e anda nas trevas, e não sabe para 
onde vai, porque as trevas lhe cegaram os olhos.

[9]  Aqui está outra daquelas passagens em 
que a expressão “aquele que diz” parece estar de-
nunciando falsas alegações. Aqui, também, João 
especifica o significado do novo mandamento. Ele 
está falando de amar os irmãos e do homem que 
diz estar na luz da nova era, mas que não pratica o 
novo mandamento de amar a seus irmãos. Aquele 
que de fato odeia a seu irmão não é um cristão au-
têntico; apesar de a verdadeira luz já estar brilhan-
do, ele, até agora, está nas trevas.

As muitas passagens da epístola que men-
cionam amor e ódio podem estar relacionadas 
ao motivo que deu ocasião à epístola. Inácio, um 
escritor cristão de ca. 110 d.C., escreveu contra os 
falsos mestres que negavam a encarnação de Jesus. 
Em sua epístola aos esmirnenses, ele citou o novo 
mandamento e disse: “Identifiquem os que têm 
opiniões estranhas sobre a graça de Jesus Cristo 
que veio a nós, e vejam como são contrários à 
mente de Deus. Por amor eles não têm cuidado, 
nem do aflito, nem do desamparado, nem do pre-
so, nem do liberto da prisão, nem do faminto ou 
do sedento” (VI, 2). João pode estar pensando em 
Diótrefes, mencionado em 3 João 9 e 10, que não 
reconhecia a autoridade de João e na sua recusa de 
ter comunhão com outros cristãos. João também 
mencionará a retenção de recursos materiais dos 
pobres como uma violação do amor e uma mani-
festação de ódio (3:17). Estas eram expressões de 
recusa a viver pelo novo mandamento. Os que as-
sim agiam não estavam vivendo na luz.

[10]  Em contrapartida, aquele que per-
manece na luz da nova era obedece ao novo 
mandamento de Jesus e ama a seu irmão. Deve- 
se entender irmão no sentido cristão de “aquele 
que está em Cristo”. Não importa como o outro ir-
mão agiu com o cristão, ele não deve retribuir com 
ódio. De lembrar que por esse irmão Cristo mor-
reu. Só assim o cristão permanece na luz.

O pronome auto (“nele”) pode ser neutro ou 
masculino. João está dizendo que quando o cris-



11

tão ama a seu irmão ele permanece na luz, na qual 
não há motivo para tropeço (veja João 11:9), ou 
está dizendo que quando ele ama a seu irmão não 
há motivo para nele tropeçar. Em ambas as possi-
bilidades, João apresenta o ódio como motivo de 
armadilhas ou tropeços. Se um cristão deixa de 
obedecer ao novo mandamento, ele ajuda a colocar 
tentações diante de outros cristãos que os levarão 
ao pecado e talvez à perdição eterna.

[11]  João parece repetitivo ao iniciar esta nova 
frase: Aquele, porém, que odeia a seu irmão está 
nas trevas, mas este é o seu estilo. Não só em fra-
ses, mas também em parágrafos e temas, João diz 
uma coisa, depois a retoma e a repete ampliando 
ou variando os termos. É um estilo do tipo varre-
dura ou espiral. João não repete simplesmente; ele 
amplia. Plummer aponta que o v. 9 contém ape-
nas um predicado descritivo, “está nas trevas”; o 
v. 10 contém dois, “permanece na luz” e “nele não 
há nenhum tropeço”; mas este versículo contém 
três: está nas trevas, e anda nas trevas, e não sabe 
para onde vai. Quem odeia a seu irmão não está 
na luz da nova era, mas nas trevas. Veja 2  Pedro 
1:7, 9. Ele anda nas trevas; isto é, seus atos são ine-
vitavelmente produto do ódio: inveja, rancor, falso 
testemunho, calúnia, roubo e talvez até assassi-
nato (veja 3:15). Tudo isso acontece porque quem 
odeia não sabe para onde vai. Ele não percebe a 
imensidão de seu pecado e para onde isso o leva-
rá. Compare com as palavras notavelmente seme-
lhantes de João 12:35: “Ainda por um pouco a luz 
está convosco. Andai enquanto tendes a luz, para 
que as trevas não vos apanhem; e quem anda nas 
trevas não sabe para onde vai”. A razão da ceguei-
ra é que as trevas lhe cegaram os olhos. Veja uma 
comparação com essa ideia em Romanos 1:21; Lu-
cas 11:35; João 3:19; 2 Coríntios 6:14; Efésios 6:12; 
Colossenses 1:13; e Efésios 5:8.

NOTA SOBRE O AMOR (AGAPĒ)
A atitude de controlar e nortear os seguidores 

de Jesus em sua vida ética (João 13:34) há muito é 
reconhecida como única. As tentativas de definir e 
analisar o que Jesus e os escritores inspirados que-
riam dizer com a palavra “amor” neste contexto 
são prejudicadas pela inadequação do vocabulá-
rio. Em português, “amor” evoca com muita fre-
quência a ideia de afeto, especialmente ligada ao 
conceito ocidental de amor “romântico”. A opção 
“caridade” (1 Coríntios 13) exprime bem o senti-
mento; mas é um termo ainda muito relacionado 

à ideia de beneficência para com os pobres. Diante 
disso, muitos acreditam que deveríamos usar em 
nossas Bíblias a palavra original em sua forma 
transliterada, agapē.

Alegam alguns estudiosos que agapē é uma 
palavra de cunho bíblico. Deissmann encontrou 
algumas inscrições que ele acreditou conterem 
essa palavra; mas a restauração desses textos não 
eliminou a incerteza quanto à singularidade desse 
vocábulo. O cristianismo certamente usou agapē 
para descrever o novo princípio ético ensinado por 
Jesus Cristo. O uso da palavra pela igreja primiti-
va tornou único o conceito cristão de amor agapē. 
Sempre que se redige uma definição desse amor, 
há que se ter em mente o princípio de andar a se-
gunda milha dito por Jesus no sermão do monte, 
suas parábolas como a do bom samaritano e as 
contribuições de Paulo em Romanos 12 e 1 Corín-
tios 13. Veja mais sobre a prática do amor no Novo 
Testamento em 1 Tessalonicenses 4:9; Colossenses 
3:14; Efésios 5:2.

Um número incomum de declarações de João 
sobre esse amor o vincula ao modo como Deus nos 
ama em Cristo e como Cristo nos amou em sua 
morte (João 13:34; 15:12; 1 João 3:16). Em suas de-
clarações em Romanos 5, Paulo mostra o significa-
do desse amor ao afirmar que dificilmente alguém 
morreria por um justo – embora talvez por um 
homem bom alguém se dispusesse a morrer. Ape-
sar disso ser verdade a respeito do amor humano 
em seu nível máximo, Deus mostra seu amor por 
nós quando Cristo morreu por nós enquanto ain-
da éramos pecadores (Romanos 5:6–8). O amor de 
Deus não foi um ato em retribuição ao amor dos 
seres humanos por ele. Foi iniciativa dele amar se-
res rebeldes afundados no pecado – pessoas que 
odiavam a Deus. Nossa atitude para com pessoas 
em pecado, até para com inimigos que nos odeiam 
e nos usam maldosamente, deve ser em imitação a 
esse mesmo espírito. Mais do que que afeto, essa 
atitude revela interesse e cuidado para com o nosso 
próximo pecador, na esperança de que o retribuir- 
lhe o mal com o bem o leve ao arrependimento. 
“Nisto conhecerão todos que sois meus discípulos: 
se tiverdes amor uns aos outros” (João 13:35).

APLICAÇÃO AOS LEITORES, 2:12–17
Em duas seções anteriores, João desenvolveu 

o tema “Deus é luz”. Ele declarou que para man-
ter comunhão com Deus é necessário andar com 
ele na luz (1:5—2:2) e que isso envolve guardar 



12

os mandamentos de Deus, como, por exemplo, o 
novo mandamento de amor de Jesus (2:3–11). Nes-
ta última seção, João aplica esses princípios a seus 
leitores. Primeiro ele parece confirmar que eles ti-
nham comunhão com Deus (2:12–14) e depois ad-
verte que o relacionamento com Deus não deve ser 
posto em perigo por causa do amor ao mundo.

Comunhão com Deus, 2:12–14
Em 1:3 e 4 João indicou que o propósito daquela 

comunicação era que seus leitores e ele mantives-
sem comunhão e que a alegria deles fosse com-
pleta. Aqui ele volta a declarar o propósito de sua 
carta. (E falará novamente desse assunto em 2:28; 
3:7, 18; 4:4; 5:21.) Nestes versículos (12–14) João 
parece tranquilizar seus leitores. Embora tenha 
insinuado pontualmente que era falsa a alegação 
de alguns de que eram cristãos, João não quer que 
pensem que isto implica que os discípulos fiéis a 
quem ele está escrevendo não são realmente leais. 
Ele mostrou que Cristo tomou as devidas provi-
dências assumindo o papel de Advogado e sendo 
a expiação pelos seus pecados: o sangue de Cristo 
purifica de todo pecado. O novo mandamento 
de amor está neles. Por isso ele lhes assegura que 
está escrevendo porque de fato foram perdoados, 
porque conheceram a Cristo e porque venceram o 
Maligno. A ideia principal em tudo isso é que até 
os que já são convertidos precisam estar alerta e 
precisam ser advertidos contra aqueles que podem 
induzi-los ao erro.

12Filhinhos, eu vos escrevo, porque os vossos 
pecados são perdoados, por causa do seu nome. 
13Pais, eu vos escrevo, porque conheceis aque-
le que existe desde o princípio. Jovens, eu vos 
escrevo, porque tendes vencido o Maligno. 14Fi-
lhinhos, eu vos escrevi, porque conheceis o Pai. 
Pais, eu vos escrevi, porque conheceis aquele que 
existe desde o princípio. Jovens, eu vos escrevi, 
porque sois fortes, e a palavra de Deus permane-
ce em vós, e tendes vencido o Maligno.

[12]  Este parágrafo é bastante curioso quanto 
à sua construção. João faz uma declaração sêxtupla 
sobre o propósito da carta. Essa múltipla declara-
ção é feita em duas séries de três frases, empregan-
do os vocativos: filhinhos (teknia ou paidia), pais e 
jovens. Outra variação é que nas falas da primeira 
série João usa o tempo presente escrevo, e nas falas 
da segunda, ele emprega o passado ou aoristo es-

crevi. Estes dois aspectos estilísticas merecem uma 
pequena análise.

Normalmente entende-se que filhinhos nas 
cartas de João é uma designação geral que abar-
ca todo o grupo ou comunidade a quem ele está 
escrevendo, como parece acontecer em outros ver-
sículos (cf. 1:28; 3:7, 18; 4:4; 5:21). Pais e jovens, 
por sua vez, denotam grupos de faixas etárias es-
pecíficas: os cristãos mais velhos e os mais jovens. 
Nesse caso, seria praticamente o mesmo que dizer: 
“Eu lhes escrevo, filhinhos, sejam vocês jovens ou 
velhos”. Outra interpretação é a de Agostinho, se-
gundo a qual os três termos representam três as-
pectos do desenvolvimento cristão: que todos os 
cristãos são filhos, pais e pessos mais jovens, de 
diferentes pontos de vista. Em ambas as interpre-
tações, as declarações provavelmente não repre-
sentam três grupos separadamente, mas visam 
incluir e declarar os privilégios de todos os verda-
deiros discípulos.

A mudança dos tempos verbais nas duas séries 
provavelmente se explica como uma mudança do 
presente no primeiro grupo para o chamado “ao-
risto epistolar”. No aoristo epistolar o tempo deve 
ser entendido do ponto de vista do leitor. Quando 
ele receber a carta, a ação do verbo estará no pas-
sado. As repetições empragadas na série de decla-
rações são provavelmente para efeito de ênfase. Se, 
contudo, a mudança de tempo não for meramente 
epistolar, a segunda série deve ser entendida do 
ponto de vista histórico, ou seja, referindo-se a 
uma epístola anterior ou à parte anterior da pre-
sente epístola.

João faz sua primeira declaração positivamen-
te: eu vos escrevo, porque os vossos pecados são 
perdoados, por causa do seu nome. Os filhos de 
Deus não vivem com medo do julgamento divino 
como consequência do pecado. Eles sabem que 
seus pecados são perdoados. João usa o tempo per-
feito, que geralmente expressa a condição presente 
após um ato passado: seus pecados continuaram 
a ser perdoados depois de obedecerem a Cristo, 
o qual garantiu-lhes o perdão inicial. Como João 
havia explicado em 1:7–9, a confissão e o sangue 
de Jesus trazem purificação. O amor perfeito lança 
fora o medo e o tormento por causa dos pecados 
(4:18; cf. 3:19ss. sobre a nossa confiança). A paz de 
espírito se apodera dos filhos de Deus.

Além disso, esse perdão é por causa do seu 
nome. Assim como no Antigo Testamento, o 
“nome” representa a própria pessoa (Ezequiel 



13

20:8, 9; 36:22), o Novo Testamento baseia a salva-
ção no nome de Jesus Cristo (Atos 2:38; 4:12). Atos 
de obediência e milagres são frequentemente apre-
sentados em conexão com o nome de Jesus como 
Salvador (Atos 3:6, 16; 4:7–10; 22:16). Porque o 
nome chama a atenção para quem é Jesus Cristo 
e o que ele fez, ele é invocado como fundamento 
dos benefícios procedentes de Deus. O que Jesus 
fez com exclusividade foi dar o seu sangue para 
que nossos pecados fossem perdoados.

[13]  Se João está se dirigindo a grupos reais 
de membros da igreja, isso não significa que as 
coisas ditas a cada grupo se aplicam unicamente 
àquele grupo. Enfatizando coisas especialmente 
aplicáveis a diferentes faixas etárias, João declara 
as coisas que, quando tomadas em conjunto, são 
a somatória do que ele está dizendo e tornam sua 
mensagem mais concreta. É possível que o objetivo 
de João, ao se dirigir a diferentes grupos, seja ge-
rar mais solidariedade na comunidade, à medida 
que percebem a participação de todos nas questões 
ali expostas. João mostra que não tinha em mente 
seus leitores quando mencionou alguns que só fa-
lam da boca para fora que conhecem a Deus. Os 
pais entre seus leitores realmente conhecem aque-
le que existe desde o princípio. Essa frase deve 
ser entendida no mesmo sentido de 1:1, “o que 
era desde o princípio… com respeito ao Verbo da 
vida”. Os pais não só reconheceram isso quando 
ouviram o evangelho pela primeira vez, mas (lite-
ralmente) “conheciam” isso. Foi essa a percepção 
deles a respeito da pessoa de Cristo desde quando 
começaram a entender o evangelho. Aqui a verda-
de do evangelho está sendo ressaltada.

O outro grupo a que João se dirige são os jo-
vens: eu vos escrevo, porque tendes vencido 
o Maligno. Em meio à fraqueza e ao pecado, os 
cristãos conquistaram uma vitória duradoura. O 
tempo verbal é novamente o perfeito, enfatizan-
do os resultados atuais de uma ação realizada no 
passado. Observe a declaração adicional feita na 
repetição do discurso para este grupo no versícu-
lo 14. Entenda o que essa vitória significou para a 
igreja primitiva lendo Apocalipse 12:7–9; a batalha 
com as forças de Satanás já foi vencida por Cristo. 
Compare com Lucas 10:18 e João 16:11, “o prínci-
pe deste mundo já está julgado”. Todos os que se 
alistam no exército de Jesus participam mais uma 
vez dessa vitória. Cada bem-sucedida resistência a 
uma tentativa de Satanás de derrubar a fé de um 
cristão é uma “superação” ou vitória. Veja também 

Apocalipse 12:11, que fala do triunfo mesmo no 
martírio. A vitória do Maligno (Satanás ou o prín-
cipe deste mundo) foi a vitória de Cristo pela qual 
a nova era foi inaugurada (João 12:13).

O crente participa da vitória de Cristo pelo ba-
tismo, pois ali ele se une a Cristo em sua morte e 
participa de sua nova vida (Romanos 6:1ss.). Se o 
vocativo “jovens” se referir aos cristãos mais no-
vos, a lembrança disso seria especialmente vívida 
para eles. Em 4:4 João fala da vitória de seus leito-
res aparentemente em uma recente disputa com os 
falsos mestres. Ali, ele provavelmente quer dizer 
que mantiveram a fé, enquanto outros deram ouvi-
dos aos hereges. Em 5:4 ele menciona a vitória con-
quistada pela fé. A superação também pode estar 
relacionada à nova era sobre a qual João falou (2:8).

[14]  João repete, com ligeira variação, o que 
acabou de dizer aos três grupos. Ele diz que escre-
ve para os filhinhos (paidia desta vez em vez de 
teknia, mas com pequena ou nenhuma diferença 
de significado) porque eles (assim como os pais 
na primeira série de declarações) conhecem o Pai. 
Desta vez a ênfase está em conhecer o Pai (Deus), 
enquanto na anterior a ênfase estava em conhecer 
o Filho que era desde o princípio.

A razão de escrever aos pais é a mesma de 
antes: porque conheceis aquele que existe desde 
o princípio. Quanto aos jovens, também, a razão 
é a mesma: porque… tendes vencido o Maligno, 
mas João acrescenta: porque sois fortes, e a pala-
vra de Deus permanece em vós. No Novo Testa-
mento, a palavra “forte” normalmente se refere à 
força humana, como aquela em que os homens de 
guerra confiam (Apocalipse 6:15; 19:18; 1 Coríntios 
1:27). Paulo declara, no entanto, que a fraqueza 
de Deus é mais forte do que a força dos homens 
(1  Coríntios 1:25–27). Assim, João aqui não quer 
dizer que os jovens são fortes apenas por causa da 
força vigorosa da juventude, mas porque a palavra 
de Deus permanece neles. O poder pelo qual o fi-
lho de Deus resiste ao Maligno é a palavra de Deus 
(Efésios 6:10ss.).

Podemos resumir este trecho (2:12–14) assim: 
João anima seus leitores e lhes garante que eles são 
verdadeiros cristãos e estão seguros na força do Se-
nhor. Eles conhecem o Pai e o Filho, seus pecados 
são perdoados, eles são fortes e venceram o Ma-
ligno pela palavra que neles habita. Esta é a segu-
rança cristã contra as reivindicações gnósticas. No 
entanto, João agora passa a adverti-los dos perigos 
do mundo maligno em que vivem. Aqui estão os 



14

perigos que afligem até os fortes.
De acordo com o ensino do Novo Testamen-

to, a nova era já foi inaugurada em Cristo. Os cris-
tãos pertencem a esta nova ordem e não são mais 
do mundo. Todavia, ainda estão no mundo (João 
17:14, 15), e esse mundo apresenta problemas e pe-
rigos dos quais precisam ser advertidos e contra 
os quais devem ser protegidos. De uma maneira 
muito mais intensa, os teóricos gnósticos também 
criam que haviam entrado na nova era. Mas não 
esperavam o fim do mundo em uma segunda 
vinda de Jesus e uma ressurreição corpórea. Ensi-
navam que, unindo-se a Cristo em sua ressurrei-
ção no batismo, já haviam efetuado a ressurreição 
(veja 2 Timóteo 2:18) e consagrados radicalmente 
coparticipantes da nova era. Só faltava, criam eles, 
libertarem-se do corpo na morte e se juntarem ao 
mundo espiritual graças ao conhecimento que o 
“evangelho” exclusivo deles lhes trouxe. Na visão 
escatológica radical deles, o mundo mau do pre-
sente não apresentava um grande problema como 
no pensamento comum de cristãos como João. Para 
eles, a ignorância da origem e do destino humano 
constituía muito maior pecado do que a imoralida-
de. Podemos entender a advertência de João nos 
versículos 15–17 contra essa visão, que minimiza-
va o efeito das práticas pecaminosas do mundo.

Advertências contra o amor ao mundo, 2:15–17
João agora muda o tema do discurso (como diz 

Dodd) de “segurança para exortação”. A escuridão 
que os cristãos devem evitar se não encontrarem 
motivo para tropeço (2:9, 10) é uma escuridão ca-
racterística do mundo. Os que erram o fazem por-
que seus olhos estão cegos e não sabem para onde 
estão indo (2:11). Mas, de acordo com Paulo, foi o 
deus deste mundo que os cegou (2 Coríntios 4:4). 
João acrescenta que “o mundo inteiro está debai-
xo do poder poder do Maligno” (5:19). Os peca-
dos são as obras das trevas do mundo (Romanos 
13:12). É deste mundo mau que os cristãos foram 
chamados (Gálatas 1:4), e é neste sentido que João 
adverte seus filhinhos sobre o mundo.

15Não ameis o mundo nem as coisas que há no 
mundo. Se alguém amar o mundo, o amor do Pai 
não está nele; 16porque tudo que há no mundo, 
a concupiscência da carne, a concupiscência dos 
olhos e a soberba da vida, não procede do Pai, 
mas procede do mundo. 17Ora, o mundo passa, 
bem como a sua concupiscência; aquele, porém, 

que faz a vontade de Deus permanece eterna-
mente.

[15]  Não ameis o mundo. Aqui é preciso ter 
cuidado para não se extrair conclusões erradas. 
Mundo aqui certamente não denota o universo 
físico em que vivemos. Este mundo é criação de 
Deus e é bom (Gênesis 1:31; cf. 1 Timóteo 4:4). João 
emprega “mundo” aqui num sentido diferente. 
Significa a esfera espiritual que está em poder do 
Maligno. É o mundo ou era das trevas cujo derra-
deiro fim vai passar (1 João 2:8; 1 Coríntios 7:31). 
Nenhuma concepção dualista do mundo criado 
por um deus menor ou mau explica o mundo mau. 
Mundo tem aqui um sentido moral (Barclay). A 
sociedade humana, em sua maior parte, tornou-se 
organizada contra Deus. Existe no mundo uma or-
dem de seres espirituais, de natureza má e lidera-
da por Satanás, o qual persuadiu os humanos a se 
alinharem com ele e suas forças, e não com Deus. 
Essa sociedade humana má e perversa, que ama 
mais as trevas do que a luz (João 3:19), transfor-
ma o mundo criado, seus materiais, seus próprios 
corpos em instrumentos do mal. É este mundo 
mau do qual o cristão foi chamado e o qual não 
deve amar. Leia sobre essa exortação em Colos-
senses 3:1ss.; Tiago 1:21; 4:4; João 5:42. O mal não 
é só injustiça; é também o mal moral e religioso 
profundamente enraizado. Atrás do mal humano 
individual estão as forças espirituais do mal cujo 
líder é Satanás (1 João 4:4). Os cristãos não devem 
participar desse mundo.

O fato de João empregar “mundo” (kosmos) 
nesse sentido ético-religioso pode muito bem refle-
tir a visão gnóstica. Os gnósticos acreditavam que 
o mundo material é mau porque foi criado pelo 
deus do mal. Professavam desprezar este mundo 
e o que nele há. Todavia, ao crerem que, porque 
já haviam entrado na nova, podiam participar das 
indulgências do mundo carnal sem serem conta-
minados, não estavam realmente amando o mun-
do que professavam desprezar?

Os dois mundos são mutuamente exclusivos. 
Embora o cristão esteja “no” mundo, ele não é 
“do” mundo. Se alguém amar o mundo, o amor 
do Pai não está nele. Ninguém pode amar a Deus 
e ao mundo ao mesmo tempo, assim como não 
pode servir a Deus e a Mamom (Mateus 6:24; Lu-
cas 16:13). “A amizade do mundo é inimizade con-
tra Deus” (Tiago 4:4; NAA).

[16]  Quando João diz tudo que há no mun-



15

do… não procede do Pai, ele está definindo o que 
entende por mundo. As três coisas enumeradas 
como as coisas do mundo que não devemos amar 
provavelmente visam ilustrar e não descrever este 
mundo por completo. Portanto, parece um erro 
(como Plummer mostra em um apêndice ao seu 
comentário sobre as Epístolas de João) considerar 
essas três coisas “um resumo dos vários tipos de 
tentação e pecado”. Em vez disso, elas podem ser 
vistas como “uma declaração muito abrangente de 
três formas típicas de mal” (Ibid.). White destaca 
que Plummer é quase igualmente especulativo ao 
comparar os três pontos de João com as três ten-
tações de Eva (Gênesis 3:6) e de Jesus por Satanás 
(Lucas 4:1ss.). Embora possa ser coincidência nos 
casos acima algum paralelo entre as tentações e a 
classificação tríplice de João, essas três vias não es-
gotam as fontes de tentação nem são uma descri-
ção completa de todo tipo de pecado.

A concupiscência da carne pode ser compara-
da ao “renegar as paixões mundanas” (Tito 2:12). 
A palavra epithumia é usada aqui num sentido 
ruim como um desejo por algo proibido. É usada 
em Romanos 1:24 para as concupiscências do co-
ração; em Romanos 6:12, para as paixões ou con-
cupiscências do corpo mortal; em Efésios 2:3, para 
as inclinações da carne. Pedro fala de paixões car-
nais (2 Pedro 2:18). Epithumia também pode ter um 
sentido completamente neutro (Marcos 4:19, “as 
demais ambições”) ou um sentido muito bom (Fi-
lipenses 1:23; Lucas 22:15; 1 Tessalonicenses 2:17). 
João não quer dizer que a carne (o corpo físico) 
ou os desejos humanos que surgem no corpo são 
maus. Carne descreve os desejos de nossos corpos 
que podem ser incitados de uma maneira vil. Tia-
go explica: “cada um é tentado pela sua própria 
cobiça, quando esta o atrai e seduz. Então, a cobiça, 
depois de haver concebido, dá à luz o pecado…” 
(Tiago 1:14, 15). Pecamos quando os desejos natu-
rais são incitados por Satanás para serem usados 
maleficamente (veja Gálatas 5:16ss.). A sociedade 
pagã que cercava Éfeso mesclava uma religião 
idólatra com ritos no templo nos quais essas in-
dulgências da carne ocupavam o centro tanto da 
religião quanto da vida cotidiana. Compare com 
as descrições da sociedade pagã feitas por Pedro 
(1 Pedro 4:3, 4) e Paulo (Romanos 1:18–32).

A concupiscência dos olhos inclui os pecados 
decorrentes da cedição às tentações provocadas 

pelo que se vê. Especificamente, esses pecados vão 
desde exibições sensuais do corpo, desejo ilícitos 
por pessoas (Mateus 5:28s.), espetáculos munda-
nos, atração por riquezas materiais que leva à co-
biça e ganância, e ostentação ou exibição que leva 
a orgulho. A lista completa seria longa.

O último pecado da lista, a soberba da vida, 
provavelmente significa “arrogância pelo ganho 
material”. A palavra alazoneia, aqui traduzida 
por soberba, só ocorre novamente em Tiago 4:16, 
onde é traduzida por “jactância” (RA), “orgulho” 
(NTLH) e “vanglória” (ACF). A forma adjetiva 
ocorre em Romanos 1:30 (“soberbos”) e 2 Timóteo 
3:2 (“jactanciosos”). O termo “vida” (bios) poderia 
significar vida em geral, mas provavelmente signi-
fica “meio de vida”, isto é, “recursos” comuns ou 
“bens”. Este é o seu significado em 1 João 3:17, onde 
“aquele que possuir recursos deste mundo” é lite-
ralmente no grego “se alguém tem a vida (bion) do 
mundo”. Este significado é comum: Marcos 12:30, 
44; Lucas 8:43; 15:12, 30; 21:4. João provavelmente 
emprega o termo no sentido de “orgulho ostensivo 
pela posse de recursos mundanos” (Plummer). Es-
ses pecados são característicos do mundo, o qual o 
cristão não deve amar. Eles não procedem de Deus 
Pai, mas… do mundo.

[17]  Um ponto determinante da fé bíblica é 
que o mundo e tudo que nele há foram criados 
pela palavra de Deus. “No princípio criou Deus os 
céus e a terra” (Gênesis 1:1). Faz parte dessa fé o 
fato de que o mundo também será, um dia, des-
feito e destruído (2  Pedro 3:10). João declara que 
o mundo passa, não apenas o universo, mas tam-
bém o mundo mau, e sua concupiscência. Como 
sugere Plummer, aqueles que enfatizam apenas 
a bios (vida terrena) do mundo (seus recursos) os 
perderão. O Senhor reserverá os que têm uma vida 
centrada neste mundo mau “sob castigo… para o 
Dia de Juízo” (2 Pedro 2:9).

E os que participam das bênçãos da nova era 
de Cristo serão preservados para a alegria da era 
celestial, num reino inabalável (Hebreus 12:28). 
Assim, aquele, porém, que faz a vontade de Deus 
permanece eternamente. O cristão que faz a von-
tade de Deus tem vida eterna, que é outra maneira 
de descrever sua comunhão com Deus (1 João 2:25; 
3:15). Essa vida é um antegozo ou penhor da vida 
futura. Compare este parágrafo como um todo 
com 1 Pedro 4:2.

Autor: J. W. Roberts
© A Verdade para Hoje, 2022

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS


