# Совершенный план.— Так ито же произошло? (10:14–21)

Дэвид Ропер

У вас когда-нибудь был план—план, который казался совершенным, но который впоследствии не удалось осуществить? Может быть, вы не сумели раздобыть необходимые материалы. Возможно, рассчитывали на помощь других, но они не выполнили свою часть. Может быть, вы обнаружили, что вы не в состоянии сделать то, что запланировали. Я большой любитель составлять планы; но я часто обнаруживаю, что по той или иной причине мой первоначальный план (план А) оказывается невыполнимым. Тогда мне приходится прибегать к плану Б, В или Д.

До сих пор в наших уроках вы видели, что Павел снова и снова подчёркивает, что оправдание—по вере, но какая последовательность событий приводит к вере? В последней части Рим. 10 Павел приводит Божий план порождения веры в сердцах людей. Так как это Божий план, то он не может быть не совершенным. Тогда возникает вопрос: если план совершенный, то почему не каждый верит? Ответ состоит в том, что в плане присутствует человеческий элемент. Божий план совершенен, но Бог никого не принуждает принять его. Люди могут отвергнуть его и отвергают.

В нашем тексте Павел конкретно обсуждает отвержение иудеями Божьего плана. Однако, изучая этот отрывок, нам не следует думать исключительно об Израиле. В этих стихах содержатся уроки для всех нас.

## У БОГА ЕСТЬ ПЛАН (10:14-17)

## Совершенный план (ст. 14-17)

Предыдущий раздел Рим. 10 завершается таким утверждением: «Здесь нет различия между иудеем и эллином, потому что один Господь у всех, богатый для всех, призывающих Его. Ибо всякий, кто призовёт имя Господне, спасётся» (ст. 12, 13). Начиная с необходимости «призывать имя Господне», Павел обрисовывает, в обратном направлении, последовательность, инициированную Богом: «Но как призывать Того, в Кого не уверовали? Как веровать в Того, о Ком не слыхали? Как слышать без проповедующего? И как проповедовать, если не будут посланы?» (ст. 14, 15a). Подразумеваемый ответ на каждый из этих вопросов: «Никак: не получится». Павел продолжает свою серию вопросов следующими словами:

Как написано: «Как прекрасны ноги благовествующих мир, благовествующих благое!»

Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: «Господи! Кто поверил слышанному от нас? Итак, вера—от слышания, а слышание—от слова Божьего (ст. 156–17).

В Рим. 10:14—17 мы находим основные элементы Божьего плана по спасению человечества. Давайте уделим несколько минут для

того, чтобы посмотреть, чего требует этот план. Мы будем, в основном, использовать стихи 14 и 15, но начнём рассматривать их с конца, чтобы поставить требования в хронологическом порядке.

(1) Божий план начинается с божественного поручения. В стихе 15а мы читаем: «И как проповедывать, если не будут посланы?» (выделено мной—Д.Р.). Мы часто задаём этот вопрос в связи с миссионерской деятельностью: «Как проповедовать [в такойто стране], если не будут посланы [нами]?» Это правомерный и важный вопрос, но не об этом в первую очередь спрашивает Павел. Он подчёркивает, что иудеям не было извинения, так как Бог обеспечил их всем для спасения. В контексте значение вопроса таково: «Как они будут проповедовать, если не посланы Богом—если не получили божественного поручения?»

Словом «посланы» переведено греческое слово «апостелло», что значит «отправленный, посланный от [того-то]» (апо означает «от»). Апостелло— это глагольная форма слова «апостол», которое означает «посланник». Павел и другие апостолы получили особое поручение от Господа идти и проповедовать евангелие, но апостелло не ограничивается этими несколькими людьми. У нас с вами тоже есть божественное поручение идти учить и проповедовать. Оно не пришло через видение или в «веянии тихого ветра» (3 Цар. 19:12)—мы получили его в написанном виде:

И, приблизившись, Иисус сказал им: «Дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам. И вот Я с вами во все дни до скончания века (Мф. 28:18—20).

Рассказывая евангелие погибающим, мы делаем это при поддержке и по поручению Самого Господа.

(2) Следующая часть Божьего плана—проповедь евангелия. Двигаясь от конца к началу в нашем тексте, мы читаем: «как слышать без проповедующего?» (Рим. 10:14в; выделено мной—Д.Р.). Это один из новозаветных текстов, подчёркивающих важность проповедования (см. 1 Кор. 1:21). Павел писал Тимофею:

Итак, заклинаю тебя пред Богом и Господом нашим Иисусом Христом, Который будет судить живых и мёртвых, явлением

Его и Царством Его: *проповедуй слово*, настой вовремя и не вовремя, обличай, запрещай, увещай со всяким долготерпением и назиданием (2 Тим. 4:1, 2; выделено мной—*Д.Р.*).

Нам следует, однако, понимать, что греческое слово, в Рим. 10:14 переведённое как «проповедующий», не ограничивается человеком, который стоит за кафедрой по воскресеньям или в других случаях. Это слово—кериссо, которое означает «быть глашатаем». Основное значение слова «глашатай» тесно связано с идеей «отправки». Некто обладавший властью в первом столетии передавал глашатаю письменное послание и отправлял его обнародовать это послание. Глашатай ездил по стране, возвещая послание каждому встречному, будь то горстка людей на пересечении сельских дорог или же городская толпа на шумной рыночной площади. По сути, Великое поручение Господа сделало каждого христианина глашатаем. Кто-то будет возвещать послание публично, кто-то-в частных беседах, но каждый из нас должен нести его людям.

Поймите, однако, что сила не в глашатае, а в послании глашатая. Что это за послание в Божьем плане? Стих 14 не даёт ответа, но его мы находим в следующих стихах. В стихе 15 есть слово «благовествующие» (от «благовествовать», то есть нести благую весть»), а в стихе 16—слово «благовествование», что значит «проповедь благой вести». По-гречески «благая весть»—это эуангелион, то есть знакомое нам «евангелие». Ввангелие—это благая весть об Иисусе (см. 1 Кор. 15:1–4).

Стих 17 называет эту весть «словом Божьим». В более современных переводах говорится о «слове Христа» или «слове о Христе» (см. ВП; РБО; СЕО; СЖ; СП).<sup>2</sup> Это может быть слово, которое проповедовал Христос (СЖ), или слово о Христе (РБО; СЕО; СП). Слово о Христе будет включать в себя такие факты, как упомянутые в стихе 9: что Он Господь и что Бог воскресил Его из мёртвых. Джеймс Данн это «слово» называет «словом, автором и содержанием которого является Христос».

Независимо от того, как истолковывать «слово Божье» (или «слова Христа»), акцент

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>См. комментарии к слову «евангелие» в уроке «Суть вопроса» (1:16, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Наиболее древние рукописи свидетельствуют в пользу «слова Христова». Если вы хотите объединить оба перевода, можете представить эту весть как «слово Божье о Христе».

ставится на проповедовании *Христа*. Павел сказал в Послании к галатам: «А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа» (Гал. 6:14*a*). Он писал коринфянам: «Ибо я рассудил быть у вас не знающим ничего, кроме Иисуса Христа, и притом распятого» (1 Кор. 2:2). Это не значит, что Павел никогда не проповедовал ни на какую другую тему, кроме креста. Но это значит, что он «не знал» (1) ничего, кроме того, что относилось к кресту, и (2) ничего по сравнению с крестом.

Тем из нас, кто учит и проповедует (а это должно относиться к каждому христианину), нужно учиться у Павла. Если мы хотим прививать веру к сердцам наших слушателей, то мы не должны пренебрегать уроками и проповедями о Христе и Его распятии. Пока «крест, где Божий сын страдал» не станет центром нашей вести, она не будет евангельской вестью.

Если мы передаём благую весть другим, то два члена нашего тела, по словам Павла, становятся прекрасными. Мы можем думать, что наши лица непривлекательны или что нашим телам не хватает совершенства; но у нас—Павел свидетельствует!— прекрасные ноги: «Как написано: "Как прекрасны ноги благовествующих мир, благовествующих благое!"» (ст. 15б). Павел цитирует Ис. 52:7, где говорится о тех, кто принёс иудейским изгнанникам благую весть об освобождении из вавилонского плена. Павел применил эти слова к тем, кто приносит погибающим благую весть о том, что они могут освободиться от рабства греху.

Когда я был ребёнком, слова Павла в Рим. 10:15 казались мне загадочными. Во-первых, как правило, ноги числятся среди наименее привлекательных членов тела. Во-вторых, у большинства проповедников, которых я знал, ноги были большого размера, и никто не назвал бы их красивыми. Потом я узнал, кто такой глашатай: человек, который ходит из одного места в другое с вестью. Когда глашатай приносил добрые вести, его ноги, обутые в сандалии, возможно, были грязными, потрескавшимися, мозолистыми и даже вонючими, но эти ноги привели его к его слушателям. Поэтому для них его ноги были «прекрасными». Один из английских переводов Библии трактует цитату из книги Исаии следующим образом: «Шаги приносящих благую весть-приятный звук».

(3) Ещё один элемент Божьего плана спасения—слышание с пониманием и одобрением. Продолжая двигаться в нашем тексте в обратном направлении, находим следующий вопрос: «Как веровать в Того, о

Ком не *слыхали*?» (ст.146; выделено мной—Д.Р.). На проповеднике лежит ответственность за проповедь евангелия, но и те, кому он проповедует, также несут ответственность: они должны услышать. Стих 17 говорит: «Итак, вера—от слышания, а слышание—от слова Божьего». Притча Иисуса о сеятеле подчёркивает, насколько важно быть восприимчивым слушателем (Мф. 13:3–9, 18–23).

Павел писал в то время, когда многие не умели читать. Кроме того, сделанные от руки копии манускриптов были слишком дорогими для обычного человека. Если бы люди не услышали благую весть, то большинство никогда и не узнало бы её. Сегодня больше людей умеют читать, поэтому вера часто приходит от чтения Слова Божьего (см. Ин. 20:30, 31). Тем не менее, слышание Слова по-прежнему обладает мощным воздействием. К силе евангелия (см. Рим. 1:16) добавляется влияние проповедника, который фактически подтверждает истинность того, что сказал Бог.

Греческие слова, переведённые в стихах 14 и 17 «слышать», «слышание» и «слышанное», являются формами слова акуо, от которого произошло наше слово «акустика». В этих стихах слово «слышать» не просто означает процесс, в котором произнесённая речь регистрируется в сознании слушающего. Контекст указывает на то, что это слышание с пониманием и одобрением. Когда Иисус говорил о тех, кто отказался принять Его учение, Он сказал, что они вроде бы и слышали Его слова, но всё равно не слышали и не понимали (см. Мк. 4:12).

Прежде чем перейти к следующей части Божьего плана, давайте обратим внимание на интересную деталь в вопросе, который задал Павел. Прочтём его ещё раз: «Как веровать в Того, о Ком не слыхали?» (10:146). Интересный факт: «в Того, о Ком» в греческом языке можно также перевести «в Того, Кого»: «Как веровать в Того, Кого не слыхали». Так вот этот вариант считается более точной передачей греческой фразы. Возможно, Павел имел в виду то, что, когда мы проповедуем «слово Христа», Христос проповедует через нас. Посылая Своих учеников проповедовать по городам, Иисус сказал им: «Слушающий вас Меня слушает, и отвергающий вас Меня отвергает» (Лк. 10:16a). Джим Макгигган пишет:

Сам Христос через Своих посланников умоляет людей примириться. Разве это такая уж невероятная мысль?! Разве это не придаёт достоинство (нет, больше, чем достоинство—величие, внушающее страх!) провоз-

глашаемому посланию?! При верном провозглашении [Сам] *Христос* призывает людей уверовать в Hero.

(4) Согласно Божьему плану, ответом на евангельское послание является послушная вера. Это приводит нас к первому вопросу в нашем тексте: «Но как призывать Того, в Кого не уверовали?» (ст. 14a; выделено мной— Д.Р.). Помните, Павел сказал, что «вера—от слышания, а слышание—от слова Божьего» (ст. 17)? Если мы слушаем евангелие внимательно и с искренним сердцем, а не просто ради интеллектуального упражнения, то в результате рождается вера. Это возвращает нас к ключевой концепции в Послании к римлянам: к необходимости веры. Иисус сказал: «Ибо если не уверуете, что это Я [Мессия], то умрёте во грехах ваших» (Ин. 8:24).

Вера в Рим. 10:14—это не мёртвая, стерильная вера (см. Иак. 2:17, 26); это живая, активная, послушная вера. Посмотрите на стих 16 нашего текста, который говорит о тех, у кого не было такой веры: «Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: "Господи! кто поверил слышанному от нас?"». «Послушались»—это перевод греческого слова гипакуо (от акуо [«слышать»] плюс гипо [«под»]. Гипакуо указывает на восприимчивое слышание, которое приводит к послушанию и повиновению.3

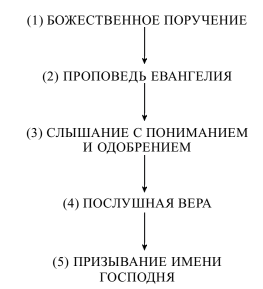
Стоит отметить, что в Рим. 10:16 слова «послушаться» и «поверить» употреблены взаимозаменяемо (другие примеры см. в Ин. 3:36; Евр. 3:18, 19). Давайте снова обратимся к стиху 16: «Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: "Господи! Кто поверил слышанному от нас?"». Слова Павла здесь согласуются с тем, что он говорил в других местах об оправдании верой. Мы спасаемся верой, но это живая, активная вера. Ларри Дисон пишет: «Цель Павла в Рим. 10 не противопоставить "праведность по вере" необходимости "послушания", а ясно обозначить разницу между подходом, когда праведность рассчитывает на себя (дела закона), и подходом, когда праведность полагается на Христа (послушание веры)».

Что предполагает «послушание веры/покорность вере» (см. 14:25; 1:5)? Павел обсуждал

покаяние (2:4), исповедание (10:9, 10), крещение (6:3–6) и хождение по Духу, а не по плоти (8:4). Всё это включено в последний шаг Божьего плана.

(5) Последний элемент плана—призывание имени Господня. Стихам 14 и 15 предшествует цитата: «Ибо всякий, кто призовёт имя Господне, спасётся» (ст. 13; выделено мной—Д.Р.; см. Иоил. 2:32). Наша вера—это не просто интеллектуальное восприятие определённых фактов, но идущий от сердца отклик (ст. 9, 10) на благую весть об Иисусе, в результате чего мы обращаемся к Господу и Его пути. Мы обсуждали, что включает в себя фраза: «призывать имя Господне» в связи с 10:13.

Ну вот, теперь мы должны быть готовы кратко изложить совершенный план Божий:



Павел показал, что (5) невозможен без (4), (4) невозможен без (3), и так далее вплоть до (1). Первостепенная истина, содержащаяся здесь, состоит в том, что у тех, кто проповедовал евангелие, действительно было божественное поручение. Бог привёл этот план в действие—план как для иудеев, так и для язычников (ст. 12). Таким образом Бог обеспечил спасение Израилю.

#### Личный план (ст. 13–17)

Таков Божий план спасения человечества. Это совершенный план, план, выполнив который, каждая душа может обрести спасение. Однако не все души были спасены. Поэтому мы и задаём вопрос, содержащийся в заголовке этого урока: Бог составил совершенный план—так что же произошло? Через минуту мы обсудим ответ на этот вопрос, но прежде чем мы сделаем

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Во 2 Фес. 1:8 те же греческие слова переведены фразой «покоряться евангелию». В связи с этой фразой см. введение к уроку «Послушны тому образу учения (6:3–6, 17, 18)».

это, я хочу сказать ещё несколько слов о применении стихов, которые мы только что разобрали.

Ранее я отметил, что эти стихи часто используются для поощрения миссионерской работы. При этом акцент обычно ставится на слове «посланы»: «Не будет миссионеров, если мы не пошлём их [что включает в себя их финансовую поддержку]». Я, однако, высказал мысль, что с учётом контекста акцент стоит на том, что это Бог посылает людей учить и проповедовать. Означает ли это, что данный отрывок не содержит побудительного мотива для миссионерской работы—по месту ли жительства или в других странах? Нет, в этих стихах заложена мощная мотивация для евангелизации.

Взгляните ещё раз на краткое изложение Божьего плана, и поймите, что это единственный план спасения человечества, какой есть у Бога. В начале нашего урока я упомянул, что иногда мне приходится обращаться к Плану Б, В или Г. В отношении спасения погибших у Бога нет Плана Б, В или Г. У него есть только План А: необходимо рассказать евангелие, чтобы люди, способные отвечать за свои действия, могли услышать его, поверить и повиноваться ему.

Деноминационный мир разработал множество человеческих схем спасения погибших (включая так называемое «прямое воздействие Святого Духа»). Если мы не будем осторожными, то мы тоже можем оказаться виновными в разработке альтернативных планов. За годы своего служения проповедником я слышал предложения многочисленных методов, которые «гарантировали» большее количество крещений и скорейший рост церкви. Некоторые из этих методов заслуживают внимания, но мы никогда не должны упускать из виду тот факт, что, когда всё сказано и сделано, вера приходит от слышания Слова. Не может быть веры, а потому и спасения, пока евангелие не проповедано.

Несколько лет назад люди увлеклись подходом «евангелизация своим образом жизни». Я читал книги по этой методике и даже проводил занятия по нему. Много хорошего можно отметить в этом подходе. Он может наводить мосты между нами и другими, что позволяет нам передать им евангелие. Я боюсь, однако, что некоторые заключили, что они смогут выполнить Великое поручение, просто лишь ведя «христианский образ жизни». Верно то, что люди не захотят слушать нашу весть о Христе, пока не увидят, что центром нашей жизни является Христос. Тем не менее, вера к человеку не приходит оттого, что он видит, как кто-то живёт по-христиански. Она приходит тогда, когда он услышим весть о Христе. Какой бы подход или метод мы ни использовали, чтобы научить других, в конечном итоге мы должны передать им весть об Иисусе словами.

Господь давным-давно дал нам «приказ выступать в поход» (Мф.28:18–20; Мк. 16:15, 16). Стихи Рим. 10:14, 15 должны придать нам дополнительный стимул для выполнения Его поручения. Дейл Хартман как-то сказал, что «одна из первостепенных задач церкви—увеличивать население небес». Выполняем ли мы эту задачу?

## У ИУДЕЕВ БЫЛА ПРОБЛЕМА (10:16-21)

## Анализ проблемы (ст. 16, 17)

Давайте вернёмся к главной теме нашего текста: у Бога был совершенный план по спасению иудеев. К сожалению, иудеи отказались услышать, отказались поверить и отказались подчиниться Иисусу. Стих 16 начинается так: «Но не все послушались благовествования [евангелия]» (ст. 16а). В контексте «все» относится к иудеям. В словах «не все послушались благовествования» проявилась типичная сдержанность Павла, так как лишь малый процент Израиля («остаток»; 9:27) откликнулся на евангелие.

Павел поясняет, что это не было сюрпризом для Бога: «Ибо Исаия говорит: "Господи! Кто поверил слышанному от нас?"» (10:166). Это цитата из первого стиха Ис. 53, великой главы, описывающей Мессию как Страдающего Раба. Большинство иудеев предпочитали думать о Мессии как о могущественном герое-завоевателе. По этой причине многие из них не верили в то, что глава 53 книги Исаии была мессианским пророчеством (см. Деян. 8:32–34). Подобное же предубеждение заставило их отвергнуть Мессию (Иисуса), когда Он, наконец, пришёл (см. Ин. 12:37–41).

В стихе 17 Павел кратко излагает план, объяснённый в Рим. 10:13—15: «Итак, вера—от слышания [с одобрением], а слышание—от слова Божьего». Это был совершенный план. Так кто же испортил этот план? Сами иудеи совершили ошибку, когда отказались серьёзно послушать послание Иисуса. Во время Своего земного служения Иисус цитировал Ис. 6:10: «Ибо огрубело сердце людей этих и ушами с трудом слышат, и глаза свои сомкнули, да не увидят глазами и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и да не обратятся, чтобы

Я исцелил их» (Мф. 13:15). Одни иудеи были, как маленькие дети, которые закрывают свои уши руками, чтобы *специально* не слышать своих товарищей. Другие были подобны мне, когда я чем-то очень занят и в самом деле не слышу. Какая бы ни была причина, иудеи не услышали, а потому и не уверовали.

#### Ответ на возражения (ст. 18-21)

Павел знал: иудеям трудно признать, что Бог отверг их по их собственной вине. Поэтому он озвучил возражения, которые могли быть у некоторых. Первое заключалось в том, что у иудеев могло не быть возможности услышать: «Но спрашиваю: разве они не слышали?» (Рим. 10:18a). Павел отвечает: «Напротив» (ст. 186), и затем он цитирует другой отрывок: «По всей земле прошёл голос их, и до пределов вселенной слова их» (ст. 18a). Это цитата из Пс. 18:4. В контексте говорится о том, что все в мире видят солнце, луну и звёзды. Павел воспользовался Пс. 18, чтобы заявить, что проповедь евангелия так широко распространилась, как свет небесных светил.

Фразы «по всей земле» и «до пределов вселенной» не означают, что ко времени написания Павлом Послания к римлянам евангелие было проповедано в буквальном смысле во всех уголках мира. Дальше в письме Павел говорит о своём желании пойти в Испанию (Рим. 15:28)—в страну, где, очевидно, не было «уже... известно имя Христово» (ст. 20). Целью выбора слов в Рим. 10:18 было установить тот факт, что иудеям была дана возможность услышать евангелие. В то время большинство иудеев жили на территории вокруг Средиземного моря, и большая часть этой территории была евангелизирована самим Павлом.

Вторым возражением, которое предвидел Павел, было то, что даже если иудеи и слышали, то они по-настоящему не *поняли*, что происходит. По этой причине, по человеческой логике, они не могли нести ответственность: «Ещё спрашиваю: разве Израиль не знал?» (ст. 19а). Ответ Павла на это состоял в том, что они должены были знать и понимать, потому что всё, что произошло, было предсказано в Писании.

«Но первый,—указывает Павел,—Моисей говорит: "Я возбужу в вас ревность ненародом,

раздражу вас народом несмысленным"» (ст. 19б). Это цитата из Втор. 32:21. Это часть брошенного обвинения. Моисеем израильтянам за их неблагодарность и непослушание. Моисей предсказывал, что Бог воспользуется иными народами, чтобы смирить и наказать Израиль. В слове «ненародом» Павел видит идею, схожую с той, что высказана в Ос. 1:10. Названные в Рим. 10:19 «ненародом»—это те же, о которых в Рим. 9:26 сказано «не Мой народ»: другими словами, это язычники. По мнению иудеев, язычники были «несмысленными» (см. комментарии к 2:19).

В следующей главе Павел подробно говорит о том, как Бог запланировал, приняв язычников, побудить иудеев к послушанию (см. 11:11, 13, 14). Здесь же он просто указывает, что принятие Богом язычников не должно шокировать иудеев, так как Моисей это предсказывал. Слово «несмысленным» также может иметь подтекст: «Если язычники, которые считались «несмысленными», смогли прийти к пониманию Божьего плана, то иудеи, которые были благословлены чередой поставленных Богом учителей, должны были понять его. У них не было оправдания.

Затем Павел снова цитирует из Ветхого Завета: «А Исаия смело [и прямо] говорит [за Господа]: "Меня нашли не искавшие Меня; Я открылся не вопрошавшим о Мне"» (10:20). Это цитата из Ис. 65:1. В контексте книги Исаии эти слова относились к непокорному Израилю; но Павел увидел в них принцип, применимый к язычникам. Павел повторяет истину, преподанную в 9:30: язычники, которые не «искали праведности» и не «искали Бога», нашли и то и другое, потому что они позволили евангельской вести коснуться своих сердец.

Если у иудеев действительно была возможность услышать евангелие и если они должны были понять Божий план, то в чём была проблема? Проблема, просто сформулированная, звучит так: иудеи были упрямыми, непокорными людьми. Павел использует ещё одну цитату из Исаии: «Об Израиле же говорит: "Целый день Я простирал руки Мои к народу непослушному и упорному"» (10:21). Это из Ис. 65:2 (стих, следующий сразу за предыдущей цитатой Павла). Прочтите историю народа израильского. Это история неверия и непокорности. Израильтяне непрерывно и постоянно огорчали Бога. Какими они были в прошлом в отношении Божьего плана для своего спасения, такими они оставались и в дни Павла. СЖ называет их «своевольными», СЕО—«строптивыми», а ВП—«преко-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Используйте пример, подходящий для местности, где вы живёте. В моём регионе я могу назвать подростков, которые не могут слышать других, когда слушают громкую музыку в наушниках.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>На протяжении всей моей жизни это доставляло мне больше неприятностей, чем что-либо другое.

словяшими».

Была ли хоть какая-нибудь надежда для иудеев? Не пропустите эти слова в цитате из Исаии: «Целый день Я простирал руки Мои...» Бог изображается как терпеливый, любящий родитель с распростёртыми руками, готовый принять Своего непокорного ребёнка назад. Если бы иудеи обратились к Богу и приняли Его план, Он заключил бы их в Свои нежные объятия—но подробнее мы поговорим об этом во время нашего изучения Рим. 11.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Бог создал план, совершенный план, для спасения человечества. 6 К сожалению, иудеи всегда-и тогда и сейчас-упорно отказывались верить и повиноваться. Давайте поостережёмся, однако, указывать на иудеев обвиняющим пальцем. Нам нужно посмотреть на себя. Каждый из нас должен спросить: «А я слышал евангелие... я уверовал во Христа... я повиновался ли заповедям Христа?» Дейл Хартман недавно заявил, что только человек во всей вселенной находится не там, где Бог хочет, чтобы он был, и делает не то, что Бог хочет, чтобы он делал. Солнце, луна и звёзды движутся в небе по орбитам, установленным Богом. Даже растения и животные ведут себя так, как Бог задумал для них. Только человек отказывается быть тем, кем Бог хочет, чтобы он был, и делать то, что Бог хочет, чтобы он делал. А вы? Вы представляете собой то, что Бог задумал для вас? Вы исполняете то, что Бог велел вам исполнять?

# ПРОПОВЕДНИКАМ И УЧИТЕЛЯМ

Если захотите, можно представить Божий

план схематично на экране, на доске или на листке бумаги или картона и обращаться к нему во время урока.

В данном уроке я подчеркнул необходимость личной евангелизации. В комментарии по Посланию к римлянам Джона Стотта после замечаний по главам 9—11 имеется вставка: «манифест евангелиста». В нём Стотт подчёркивает, что все являются погибшими, всем необходимо услышать и всем необходимо нести благую весть, чтобы спасти других и прославить Бога. Его мыслью можно воспользоваться для урока по евангелизации.

Условные обозначения русских переводов Библии

- ВП «Восстановительный перевод», «Живой поток», Анахайм, 1998.
- СБ Синодальный перевод, исправленное издание, «Свет на Востоке», 2000.
- СЕО «Новый Завет и Псалтирь», Славянское евангельское общество, отпечатано в США, 1990; перевод еп. Кассиана; в т.ч. электронная версия, программа «Цитата из Библии», 2001 (KAS).
- СЖ «Слово жизни». Новый Завет в современном переводе. Отпечатано в Швеции, 1995. Перевод Международного Библейского Общества, в т.ч. электронная версия, программа «Цитата из Библии», 2001 (IBSNT).
- СП «Современный перевод библейских текстов», ВБПЦ, Москва, 1993.
- РБО Российское Библейское общество, электронная версия, программа «Цитата из Библии», 2001 (RV). Перевод В. Н. Кузнецовой.
- KJV «Версия короля Иакова», перевод Библии на английский язык.

© 2006, 2008 ИСТИНА СЕГОДНЯ перепечатка воспрешается

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Возможно, вы захотите дать обзор этому плану.